

मुद्रक: साधना प्रेस, ग्वा - १

# त्रिकदर्शनात्मकं

# ===िश्वसूत्रम्===

राष्ट्रगुरु १००८ श्री पीताम्बरा पीठस्थ श्री स्वामि रचित

ऋज्वर्थ बोधिनी (संस्कृत) वृत्ति सहितम्

तथा

सरलार्थ बोधिनी (हिन्दी) टीका सहित



#### प्रकाशकोय

भगवती श्री पीताम्बरा माता की कृपा से श्री शिव तत्व प्रतिपादक शिवसूत्र एवं स्पन्द कारिका हिन्दी टीका सहित प्रकाशित करने में यह परिषद् परमामोद का अनुभव करती है। इस शिवसूत्र की हस्तलिखित प्राचीन प्रति पूज्य आचार्य चरण के अनन्य सेवक श्री कु. बलवीर सिंह जो से प्राप्त हुई थी जिस पर उन्होंने संस्कृत की सुबोध एवं सरल वृत्ति की रचना की। एवं भक्तिसूत्र सिंहत शिवसूत्र भक्तिसूत्र के नाम से परिषद् प्रकाशित कर चुकी हैं।

पूज्यपाद से अध्ययन कर श्री किशोरी शरण चौदा ने संस्कृत वृत्ति की हिन्दी टीका की । श्री वेणीमाध्य अध्ययन कुमार शास्त्री ने भूमिका लेखन तथा मुद्रण कार्य की देख-रेख का कार्य सम्पादन किया । हिन्दी टीका के निर्माण में भी श्री शास्त्री का प्रशंसनीय सहयोग प्राप्त हुआ है । सम्पूर्ण प्रकाशन व्यय श्री चौदा जी ने सहषं वहन कर परिषद् को उपकृत किया है । यद्यपि सभी महानुभाव परिषद् के पारिवारिक सदस्य हैं तथापि शिष्टाचार का निर्वाह करते हुए उन्हें आभार प्रदर्शनपूर्वक कोटिशः धन्यवाद देता है ।

आशा करता हूं कि धार्मिक जगत् इस प्रकाशन से भगवान् शिव के स्वरूप से अवगत होकर अपनी उपासना की अभिवृद्धि करेगा।

ब्रजनन्दन शास्त्री

मंत्री

श्री पीताम्बरासंस्कृत परिषद् दतिया (म. प्र.)



# शिव-सूव भूमिका

0

वैदिक दर्शनों में शैव दर्शन का विशिष्ट स्थान है। शैव दर्शन का आध्यातिमक तत्त्व सभी दर्शनों से नातिसंक्षेप विस्तार प्रकार का है। प्रस्तुत शिव-सूत्र
ग्रंथ की सरलार्थ बोधिनी भाषा टीका में सूत्रों में गुप्त रहस्य को स्थूलतया सबं
श्रद्धालुओं के हित की दृष्टि से प्रकाशित किया जा रहा है। शिव-सूत्रों को शैव
दर्शन की भूमि ''कश्मीर'' देश में होने से कश्मीर-सूत्र के नाम से भी जाना
जाता है। कश्मीर देश में 'शंकरोपल'' नामक शिलाखण्ड के आख्यान के
आधार पर शिव-सूत्र के रचियता आचार्य वसुगुप्त कोश्रीशंकर भगवान ने
उपदेश किया, वसुगुप्त से कल्लटाचार्य ने तथा कल्लट से भास्कराचार्य ने इस
गूढ़ दार्शनिक तत्त्व को ज्ञात किया था।

शिव-सूत्रों में शाम्भव शाक एवं आणव तीन प्रकरण हैं। शैव-दर्शन का सम्पूर्ण रहस्य इन तीनों प्रकरणों में लिपिबद्ध है इसलिए इन्हें "त्रिक-दर्शन" भी कहा जाता है। प्रथम शांभव प्रकरण में शिव रूप अनौकिक समाधि सुख योगियों द्वारा अनुभव विया गया है, अतः योग की परावस्था इसमें विणत है। चंचल मन की बाह्य वृत्तियों को मंत्रादि उपासना से संयमित कर पराशक्ति भगवती के अनुग्रह से योगी पराई त अनुभव करता है, यह द्वितीय शाक्त प्रकरण में विणत किया गया है। तृतीय आणव प्रकरण में आत्मा, माया आदि विषयों का निरूपण किया गया है तथा इसके अनुसार योगी मोह का त्यागकर क्रमशः जाग्रत्, स्वप्न, सुष्टित अवस्थात्रय को पारकर पूर्णता (चैतन्य साक्षात्कार) को

प्राप्त कर लेता है, यह उपन्यस्त किया गया है। शिव-सूत्रों में वर्णित योगतत्त्व अन्य सभी योग संप्रदायों से विचित्र एवं सिद्धिदायक है।

शिव-सूत्र जैसे शैव-दर्शन के अति गूढ़ तत्त्व-ग्रंथ पर तत्त्ववेत्ता आचार्य भास्कर ने "वार्तिक" टीका तथा श्री क्षेमराज ने "विमिशनी" टीका लिखी है। किन्तु उक्त दोनों ही टीकाएँ साधारण बुद्धिजनों के लिए दुर्गम हैं। अतः पूज्यपाद राष्ट्रगुरु श्री १००५ श्री पीताम्बरा पीठस्थ स्वामीजी महाराज ने "ऋज्वर्थबोधिनी" टीका साधारण बुद्धिजनों के ज्ञानार्थं प्रस्तुत की। पूज्यपाद की इसी टीका को अधार मानकर आधुनिक श्रद्धालुओं के ज्ञानार्थं प्रस्तुत सरलार्थ बोधिनी हिन्दी टीका माँ पीताम्बरा की कृपा से पूर्ण की जा सकी है।

दर्शन जैसे दुर्बोच एवं आत्मचैतन्य ख्यापक विषय की वस्तु विषय बोधक टीका करना यथार्थतः अत्यन्त दुष्कर कार्य है तथापि माँ पीताम्बरा द्वारा प्रदत्त प्रेरणा से स्वल्पबुद्धि कृत प्रयास मात्र किया जा सका है। भक्त एवं विचारक हंसोदक विधान से इसका सार ग्रहण करेंगे, ऐसी प्रार्थना है।

प्रस्तुत शिव-सूत्र सरलार्थ बोधिनी हिन्दी टीका तथा इसी ग्रंथ में संलग्न शाक्तदर्शन का अनुपम ग्रंथ "स्पन्दकारिका" की हिन्दी टीका का समस्त प्रकाशन भार माँ की प्रेरणा प्राप्त कर श्री गुरुदेव के आशीर्वाद से श्री किशोरी शरण घउदा ने वहन किया है। एतदर्थ माँ से उनके कल्याण की शुभ कामना है।

श्री गुरु पूर्णिमा २०३१

वेणीमाधव अश्वनीकुमार शास्त्री

# शिव-सूत्र

# ऋज्वर्थबोधिनी संस्कृत वृत्ति एवं सरलार्थ बोधिनी हिन्दी वृत्ति सहित प्रथम उन्मेष – शास्त्रवोपायः

शिवसूत्रप्रतिपाद्यस्य परमलक्ष्यस्याधारभूतं चेतनस्वरूपं परमात्मतत्त्वं तदाह--चैतन्यमिति ।

शिव-सूत्र से प्रतिपाद्य परमलक्ष्य का आधारभूत चेतनस्वरूप जो परमात्मा है, उसे पहले सूत्र से बताते हैं।

#### १. चेतन्यमात्मा

चेतयते इति चेतनस्तस्य भावश्चैतन्यमात्मनः स्वरूम् । शरीर-प्राण-मन-इन्द्रियाणां संघातः, पृथक्-पृथग्वा आत्मा भवितुं नार्हति, प्रत्युत यस्मिन्नेतानि-प्रतिभान्ति स आत्मा एतेभ्यः परश्चेतनस्वरूपोऽस्ति ॥१॥

यदि आत्मा चेतनस्तिहि कथं बन्धकोटौ निक्षिप्त इत्यत आह-जानिमिति

चैतन्य मात्र जो चेतना प्रदान करता है उसे ही चेतन कहते हैं। चेतन का भाव चैतन्य है और वही आत्मा का स्वरूप है। शरीर, प्राण, मन, इन्द्रियों का समुदाय या प्रथक्-प्रथक् ये सब आत्मा नहीं हो सकते, अपितु जिसमें इन सबका प्रतिभास होता है, अर्थात् जिसमें यह सब भासते हैं, वही आत्मा है जो इन सब को प्रकाशित करता है तथा इन सबसे परे चेतनस्वरूप है।

यदि आत्मा नित्य चेतनस्वरूप है तो बन्ध कोटि में क्यों आया ? इसलिये कहते हैं —

#### २. जानं बन्धः

मनसा इन्द्रियाणि संयुज्य यानि वृत्तिरूपाणि ज्ञानानि भावयन्ति जनयन्ति तान्यसौ चेतनः अनुभवति तदेव ज्ञानं बन्धपदवाच्यं भवति । केचिदकारप्रश्लेखेणा-ज्ञानमिति कथयन्ति ॥२॥

तस्य त्रैविच्यमाह-योनिवर्ग इति ।

मन के साथ इन्द्रियों का संयोग होकर जो वृत्तिरूप ज्ञान होते हैं उनको ये आत्मा अनुभव करता है। ये ज्ञान ही बन्ध पद से कहा जाता है। कोई आत्मा शब्द के आगे अकार का प्रश्लेष निकाल कर के 'अज्ञान' को बन्ध कहते हैं।

यह बन्ध तीन प्रकार का है, जिसे आगे के सूत्र से बताते हैं -

# ३. योनिर्वर्गः कला शरीरम्

एतेषु ज्ञानेषु निवृत्तेषु सत्सु बन्घोऽपि निवर्तते । स त्रिविधः । योनिः मायीयमलमावरणात्मकमाणवमलमिति निजैश्वर्यनिरोधकं कथयन्ति, पञ्चभूत-विस्तारभोगप्रदातारः संस्काराः कला, पुण्यपापात्मकानि शरीराणि च । इमान्येव वन्धनानि ज्ञानमिति एषां वर्गः समुदायपदेनोच्यते ॥३॥

तस्य ज्ञानस्याविष्ठानमाह - ज्ञानाधिष्ठानमिति ।

योनिवर्ग, कला, शरीर — यह तीन मल हैं, इस ज्ञान समूह से निवृत होने पर बन्ध भी निवृत्त हो जाता है। यह बन्ध तीन प्रकार का है। योनि अर्थात् भायीय मल, आवरणात्मक आणव मल, जो निज स्वरूप को निरोध करता है। पञ्चभूत विस्तार भोग को देने वाले संस्कार ही 'कला' कहे जाते हैं, यह तीसरा पुण्य-पापात्मक मल है जिससे शरीर होते हैं। यही बन्धन हैं जिन्हें ज्ञान कहते हैं। इनका समुदाय ही यहां वर्ग पद से कहा गया है।

## ४. ज्ञानाधिष्ठानं मातृका

एषां पूर्वोक्तानां त्रिविद्यानां ज्ञानानामिविष्ठानमाधारः मातृका — अकारमा-रभ्य क्षकारपर्यन्ता शब्दमयीवर्णमाला शब्दब्रह्मेत्युच्यते । उक्तं च "न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमादृते । अनुविद्धमिवज्ञानं सर्वं शब्देन भासते ॥" (वा॰ प०) । अन्यैवान्तरनुसन्धानराहित्येन बहिर्मुं खानि ज्ञानानि जायन्ते स एव बन्धः ॥४॥

बन्धनिवृत्युपायमाह— उद्यम इति ।

ज्ञान का आधार वर्णमाला है। ''नसोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमादृते। अनुविद्धिमवज्ञानं सर्व शब्देन भासते॥'' (वाक्पदी) — इस लोक में ऐसा कुछ भी नहीं है जो शब्द से अनुगत न हो। शब्द से बिद्ध यह सारा विश्व शब्द से ही प्रकाशित है। इसी के द्वारा अन्तरानुसन्धान रहित जो बहिर्मुख ज्ञान है उसे ही बन्ध कहते हैं।

वन्य के निवृत्ति का उपाय कहने हैं-

#### ५. उद्यमो भैरवः

उक्तबन्धनिवृत्यर्थं पूर्णाहन्ताया अहमेव सर्वमिति ह्पायाः समुद्यो विकल्प सामस्त्यनाशकः अन्तःस्पन्दरूपो भैरव इत्युच्यते; ''भैरवोऽहम्, शिवोऽहम्' इति प्रयनात् ॥ ॥

तत्फलमाह—शक्तिचक्र इति ।

उद्यम अर्थात् प्रयत्न ही भैरव है। उक्त बन्ध की निवृत्ति के लिये जो पूर्णाहंता भाव है, अर्थात् 'मैं ही सर्वरूप हूं' ऐसा जिसका स्वरूप है। यही विकल्पों का नाशक तथा अन्तःस्पन्द रूप होने से इसे भैरव कहते हैं। 'भैरवोऽहं, शिवोऽहं'।

आगे इसके फल की कहते हैं -

#### ६. शक्तिचक्रसन्धाने विश्वसंहारः

उक्तविशेषणविशिष्टे भैरवे एका महतीशक्तिभैरवी तस्याः प्रसृतरूपानुसन्धानेन स्वसंविद्रुपाग्नौ विश्वः संहतिमृषयाति ॥६॥

अनुभूतिदाढ्यंमाह—जाग्रद् इति ।

उक्त विशेषण विशिष्ट भैरव में एक महान् शक्ति भैरवी है। विस्तृत रूप के अनुसन्धान से स्वसंविद् रूप अग्नि में विश्व का संहार, अर्थात् लय हो जाता है।

अनुभूति की हढ़ता पर कहते हैं-

# ७. जाग्रत्स्वप्नसुषुप्तिभेदे तुर्याभोगसम्भवः

तस्य योगिन ईदृशी अनुभूतिर्जागींत तस्य जाग्रति स्वप्ते सुषुप्तौ तथा आसामवस्थानां भेदेऽपि तुर्याभोगः अर्थान् पराऽऽनन्दानुभ्तिः सञ्जायतेभेदेऽपि अभेदप्रत्ययो निराबाधः प्रवर्तते इत्यर्थः ॥७॥

जाग्रत्. स्वप्न और सुषुप्ति के भेद होने पर भी तुर्याभोग, यानी परमान्द की अनुभूति होती है। भेद में भी अभेद ज्ञान नित्य या निरन्तर ही रहता है या वर्तता है।

### इ. ज्ञानं जाग्रत्

इन्द्रिय-विषय-सम्निकर्षोद्भूतं ज्ञानं जाग्रदित्युच्यते ॥ ॥ ॥

टन्द्रिय और विषय के संयोग से होने वाले ज्ञान को जाग्रन् कहने हैं।

#### १. स्वप्नो विकल्पः

मनोमात्रजन्यासाधारणार्थविषयविकत्पः स्वप्तः । स्वात्मिनि स्वेनैव विकल्पनं स्वप्नोवेति ॥६॥

मन मात्र से उत्पन्न होने वाले असाधारण विषय-विकल्प ही स्वयन हैं, अर्थात् अपनी आत्मा में अपने आप से ही उत्पन्न विकल्प स्वयन है।

#### १०. अविवेको माया सौप्प्रम्

स्वात्मानं विस्मृत्य यः अविवेकोदयो मायात्मकः साऽवस्था सृष्प्तिः । अविवेकः विवेचनाभावः—अज्ञानम्, एतदेव मायामयं मौषुप्तम् इति सूत्रार्थः ॥१०॥

जिसमें अपना ही बोध न हो ऐसा मायात्मक अविवेक, अर्थात मोह ही सुषुष्ति है। विवेचना का अभाव ही अविवेक है।

#### ११. त्रितयभोक्ता वीरेशः

एषु त्रिषु यसुरीयानन्दमभेदात्मकम् आम्बादयति स वीरेणः । यतो वीरा-णामपि भेदबन्धने प्रक्षेत्त्री सा शक्तिर्वाद्याभ्यन्तरे प्रसरणशीलानामिन्द्रियाणाञ्च स अधीरवरः । उक्तञ्च श्रीगौड्णादै :—

> त्रिष्वामसु यद्भोग्यं भोक्ता यश्च प्रकीतिनः। विद्यासदुभयं वस्तु सम्भूञ्जानो न लिप्यते। इति ॥११॥

इन नीनो अवस्थाओं में जो अभेदात्मक नुरीयानन्द का आग्वादन करना है वहीं 'बीरेंग' है। भेद-बन्धन में डालने वाली जो बाह्य और अन्तरप्रमरण करने वाली इन्द्रिया है उनका वह बीर अधीरवर होता है। श्री गौड़पाद में वहा है कि 'जाग्रदादि तीनो धामों में जो भोग्य है तथा जो इनका भोक्ता है, इन को जानने वाला इनको भोगता हुआ भी लिप्त नहीं होता है।'

#### १२ विसमयो योगभूमिका

आनन्दं प्राप्य मनुष्यो यथा विस्मयते तथा निरन्तरं योगिनोऽपि अद्भत परमानन्दस्यानुभूतिः सञ्जायते । इयं योगभृमिः । सम्यगात्मिन युञ्जन् एव सम्पद्यते । अलौकिकोऽयं विषयः परतन्वैवयाध्यारोहविश्रान्तिसृपः ॥१२॥

योगभूमि आइचर्य रूप है। आनन्द प्राप्त करके जैसे मनुष्य विस्मय अथवा एक विलक्षण अवस्था को प्राप्त होता है, इसी प्रकार की योगियों को निरन्तर परमानन्द की अनुभूति होती है। यह योगभूमि आत्मा से सम्यक् योग प्राप्त करने पर प्राप्त होती है। परतन्त्र मे एकाकार रूप आरोह से विश्वान्ति रूप यह अलौकिक विषय है।

# १३. इच्छाशक्तिरुमा कुमारी

उक्तपूर्णावस्थां प्राप्तस्य योगिनः उच्छाणिकः परैव पारमेश्वरी स्वातन्त्र्य-स्पाविश्वसर्गसहारपरा उमा कुमारीति उच्यते —''कु मारयतीति कुमारी'' अज्ञान-निवर्तिकेतियावत् ॥१३॥

उपरोक्त पूर्णावस्था प्राप्त योगी की इच्छाशक्ति परा परमेश्वरी विश्व की सृष्टि स्थिति तथा सहार करने वाली उमा कृमारी कही जाती है। 'क्' अर्थात् अज्ञान को मारने वाली होने से उसे कृमारी कहते हैं, क्योंकि उसका स्वरूप अज्ञान निवर्तक है।

#### १४. हष्य शरीरम्

तद्युक्तस्य योगिनो निखिल प्रपञ्चजान दृश्य शरीरं भवति ॥१४॥

इस इच्छाशक्ति से युक्त हो जाने पर योगी का निश्विल प्रपंच युक्त दीलने वाला शरीर बन जाता है।

# १५. हृदये चित्तसङ्घट्टाद्हश्यस्वापदर्शनम्

विश्वस्य महदायतन तस्य योगिनो हृदयः भवति । चित्तमङ्घट्टनेन नाना दृष्याविभीवः स्वप्नवत् प्रतीयते ॥१४॥

इससे विश्व का महान् आयतन उसका हृदय बन जाता है तथा इसमे चित्त के सङ्घट्टन (सयोग) से जो नाना दृश्य होते हैं, वह उसे स्वयनवत् दीखते हैं।

### १६. शुद्धतत्त्वानुसन्धानाद्वा अपशुशक्तिः

अस्मिन् प्रपञ्चे गुद्धतत्त्वस्य शिवस्यानुमन्धानाद् भावनाकरणाद् अपशुशक्तिः पगुत्विनवृक्तिः । जगत्पितिः सदाशिवो भवति । "शुद्धतत्त्वान्सन्धानाद्" इत्येव केषाञ्चिनमते पाठः ॥१६॥

इसी प्रकार प्रपन्त में गुद्ध तस्व की, अर्थान् शिवात्मक भावना करने से भी बन्धनात्मक पश्जिक्ति नष्ट हो जाती है, तथा योगी सदाशिव के समान जगत्पति बन जाता है।

### १७ वितर्क आत्मज्ञानम्

अह विश्वातमा शिवोऽहमिति मन्यमानो योगी आत्मज्ञानवान् भवति । अह विश्वातमेति विनकं उच्यते चिन्तनमिति च व्यपदिश्यते ॥१७॥

'मैं विश्वात्मा शिव ही हूं ऐसा मानने वाला योगी आत्मज्ञानवान् होता है। 'मैं विश्वात्मा हूं इसी का नाम विनर्क है।

# १८. लोकानन्दः समाधिसुलम्

अहमेव द्रष्टा, दृष्य, दर्शनञ्चास्मि, अहमेवेदं सर्वमित्यनभवन् लोकानस्दे निमञ्जति समाधिमुखं प्राप्तोति ॥१६॥

इस प्रकार योगी अपने को ही दृष्य, दर्शन और द्रष्टा रूप मे देखता है। 'मैं ही सर्व रूप हूं उस प्रकार से लोकानन्द में ही समाधि सख को प्राप्त होता है। ग्राह्य और ग्राहक की सिवित्ति तो सामान्यतः सभी प्राणियों को होती है परन्तु योगी इस सम्बन्ध में सावधाननापूर्वक आत्मभाव रखता है।

#### १६. शक्तिसन्धाने शरीरोत्पत्तिः

उमा कृमारीति या शक्तिः पूर्वोक्ता तदनुमन्धानेन तन्मयत्व यदा गर्छति योगी तदा तया स्वेच्छ्या शरीरमृत्यादयति ॥१६॥

उपरोक्त उमा कृमारी उच्छाणिक के अनुसन्धान से योगी की भावना तन्मयी हो जाती है तो वह उसके द्वारा अपनी उच्छानुसार शरीर धारण कर सकता है।

## २० भूतमन्धानभृतपृथक्तवभ्तमःङ्घट्टाः

एवंभतो योगी अनुसन्धानेन पञ्चभूनध्वात्मभाव गच्छिति येन भूतान्या-वरणरहितानि भवन्ति । भूतपृथक्त्वेन नानाव्याधीन् क्लेणाङ्च शमयिति विद्य-सङ्घट्टनेन यौगिकसामर्थ्येन तूतनं विद्यं निर्माति ॥२०॥

एसा योगी भृत-सन्धान, अर्थात् पश्चभृतो मे आत्मभाव कर लेता है जिससे यह उसके आवरण रूप नहीं रहते। भृतों के प्रथकत्व से नानाप्रकार की व्याधियो और क्लेबो को क्षण भर में फास्त करता हुआ योगी नवीन विब्व का निर्माण कर सकता है।

### २१. शुद्धविद्योदयाच्चक्रे शत्वसिद्धिः

पिनित सिद्धि बिहाय योगी परा सिद्धिमिच्छिति तदा अखिलं विद्वमहमेव इत्याकारा बृद्धिः शुद्धा निर्मला विद्या उदैति । तया चक्रे शत्वसिद्धिः । महैरवर्य प्राप्नोति । "ईश्वरो बहिरुस्मेयो निमेषोजनः सदाशिवः । सामानाधिकरण्यञ्च सिद्धाहिमदं धियो." ॥इति॥ इयमेव बृद्धविद्या ॥२१॥

जब परिमिन मिद्धि की उच्छा को त्याम कर योगी विश्वातमक रूप 'परा मैं मिद्धि' की इच्छा करता है तो 'अखिल विश्व में ही हूं इस प्रकार की निर्मला विद्या उदय होकर उसे चक्रेश्वरत्व की प्राप्ति होती है। 'ईश्वरो बहिक्स्मेपो निर्मेषोऽन्तः सदाशिवः' अर्थान् 'यह सब मैं ही हूं इस प्रकार की बुद्धि ही सद्धिया है।

## २२. महाह्रदानुसन्धानान्मन्त्रवीर्यानुभवः

महायोगी विश्वात्मिकामवस्थामुक्तीर्यं स्वात्मन्येव रमते तदा देशकाला-दिभ्योऽपरिच्छिन्नो जगद्य्यापी यो महाह्नदः — स्वच्छन्वादावरणरहित्वाद् गम्भीर-त्वाच्च महाह्नद इति मजा तदनुमन्धानेन पूर्णाहस्ताया वीर्यमनुभवति ॥२२॥

जब योगी इस विव्वात्मक अवस्था से उत्तीर्ण होकर स्वात्माराम ही जाता है तब देश-कालादि से अपरिक्षित्र जगद्व्यापी महाह्नद् के अनुसन्धान से पूर्णा-हस्ता रूप मन्त्र वीर्य का उसे अनुभव होता है। स्वच्छ आवरण रहित महा-गम्भीर ही महाह्नद् है, उसे अनुसन्धान से पूर्णाह्न्ता रूप वीर्य की अनुभूति होती है।

इति शाम्भवोषायः प्रथमोग्मेषः समाप्तः।

#### द्वितीय उन्मेष—शाक्तोपायः

तीत्रशक्तिपातवतां साधकानां कृते पूर्वोन्मेषोक्ततत्त्वोपदेश: । मध्यमाधिका-रिणोऽपि तत्त्वज्ञानवन्तः स्युरिति द्वितीयोन्मेषस्यारस्भः तदेवाह— चिक्तमिति ।

तीवशक्तिपात आधात प्राप्त साधकों के लिये पूर्व उन्मेप में कथित तस्व का उपदेश है। अब मध्यम अधिकारी के लिये तस्व-ज्ञान के प्राप्ति का मार्ग बताते हैं। इसका पहला सूत्र—

#### १. चित्तं मत्रः

शक्तिः मन्त्रस्वरूपा अतः एवेदानीं मन्त्रं कथयति—गेनात्मतस्वं चिन्तयते तदेव चित्तम् तदेव स्वस्वरूपमननदेतृत्वान्मन्त्र इत्युच्यते । उक्तञ्च—

''स्वात्मान्भवधमित्वात् म मन्त्र इति गीयते ।'' ॥१॥ तत्कथं सिद्ध्येदित्याह—प्रयत्न इति ।

शक्ति मन्त्र स्वरूपा है, यह पहले उन्मेष मे बताया गया है। अब मन्त्र का स्वरूप बवलाने है। जिसमे आत्मतन्त्र का चिन्तन होता है, उसे चित्त कहते हैं और वही स्वस्वरूप के मनन के कारण मन्त्र कहलाता है। यह मन्त्र स्वात्मा-नुभव रूप होता है।

#### २. प्रयत्नः साधकः

मन्त्रमाधने योऽन्तः प्रयत्नः म साधकः पृतः पृतः बाह्यवृत्तीनामुपसंहरणं णिवतत्त्वे च संयोजनमेव नामां प्रयत्नपदेनोच्यतं ॥२॥

इस मन्त्र के अनुसन्धान में अन्तरप्रयत्न ही 'साधक' है। बार-बार बाह्य वृत्ति का शिवतत्त्व में उपसंहार करने का नाम ही प्रयत्न है।

### ३. विद्याशरोरमत्ता मन्त्रग्हस्यम्

परमात्माद्वैतसंवेदनम्पाया विद्यायाः शरीरमियलशब्दराशिः तस्याल्पाहन्ता पूर्णाहन्ता च सत्ता तत्म्भुरणमेव मन्त्रगुष्तार्थस्योत्पादकमिति रहस्यम् ॥३॥

परम अर्द्धत मनदन रूपी विद्या का शरीर अखिल ग्रब्द राणि है; उनकी अल्पाहन्ता और पूर्णाहन्ता सत्ता है। इसवा स्पृरण ही मन्त्र की गृप्तार्थता का उत्पादक है, यह रहस्य है।

#### ४. गर्भे चित्तविकासोऽविशिष्टविद्यास्वय्नः

पूर्वोक्तं मन्त्रवीर्य महेश्वरेच्छया योगी अनुभवितुं शक्नोति । गर्भे महामायायां शक्त्यां चित्तं विकसति सा अशुद्धा विद्या सा स्वप्नस्वरूपिणी विकल्पप्रत्यया-रिमका भवति ॥४॥

महामाया शक्ति के गर्भ में जो चित्त का विकास होता है वह अगुद्ध विद्या है। वह स्वप्न रूप अर्थात् विकल्प प्रत्ययात्मक है। उपरोक्त प्रकार का मन्त्र-वीर्य जिसका ऊपर महाह्नद् के अनुसन्धान के रूप में वर्णन हो चृका है, महेश्वर की इच्छा से ही हृदयङ्कम हो सकता है।

# ५. विद्यासमुत्थाने स्वाभाविक खेचरी शिवावस्था

णिवेच्छ्या परमान्माद्वीतमवेदनरूपं स्वाभाविवसवेदनसमृत्थान भवित । पूर्णानन्दमृत्थ्वस्त कुर्वती मुद्रा खेचरी जिवावस्था भवित । ले गगने चरतीति खेचरी, बोध रूपे गगने चरणणीला अभिव्यज्यते । मुदं हपं रातीति मुद्रा । इयं विश्वोत्तीणि योगिभिरनुभूयते ॥ ॥ ॥

तत्कथमुपलभ्यते अत आह---गुरुरिति ।

शिव की इच्छा से परमाई त-संवेदन रूप स्वाभाविक संवेदन का समृत्यान होता है, वह सम्पूर्ण स्वानन्द को उच्छवासित करने वाली खेचरी मुद्रा शिवा-वस्था है, तथा बोधरूप आकाश (खे) में विचरण करने के कारण इसे सेचरी कहते हैं। यह विश्वोत्तीर्ण मुद्रा योगी को सम्यक् रूप से अनुभूत होती है। मोद को देने वाली अवस्था को मुद्रा कहते है।

इस प्रकार की मन्त्र और मुद्रा की प्राप्ति के लिये जो उपदेश करना है वहीं गुरु होता है—

#### ६. गुरुरुपायः

मन्त्रमृद्रयोः प्राप्त्यर्थं य उपिदश्यति स गृष्टरेव उपायः, तेनैव शाम्भवीशक्ति-रनुगृङ्काति ॥६॥

ईश्वरानुग्रहात्मिका पराशक्ति ही गुरु है; अर्थात् शिव स्वरूप ही गुरु होता है।

गुरु के द्वारा ही मानुका चक्र का जान होता है-

#### ७. मात्का चक्रसम्बोधः

ईश्वरानुग्रहात्मिकायाः पराश्चवतेः प्राप्त्युपायो गुरुः । गुरुकृपातः मानृका-चक्रस्य सम्बोधः सम्यग् झान भवति । वाच्यवाचकात्मकस्य विश्वरय प्रपञ्चयित्री मन्त्राणां मुख्य कारण मानृकैव निश्चिता ॥७॥

र्डब्बरानुप्राहात्मिका पराशक्ति की प्राप्ति का उपाय गुरु है। गुरु की कृपा से ही सातृका चक्र का सम्यक् ज्ञान होता है। वाच्यवाचकात्मक विश्व का सृजन करने वाले मन्त्रों का भी मुरुष कारण निश्चयपूर्वक मानका ही है।

मान्का के जान से क्या होता है, सो बताने है-

#### च. शरीरं हिवः

एवमनुगृहीतस्य योगिनः स्यूलसूक्ष्मादिशरीराणि चिदानौ हविर्भवन्ति ॥६॥ इस प्रकार के अनुप्रहीत योगी के स्थूल और सूक्ष्म शरीर चिदाग्नि की आहुति बन जाते हैं।

#### ६. ज्ञानमन्नम्

तदा वोधस्योध्वंशकाशः पञ्चिलनो भवति नेन योगिनस्त्रिविध पूर्वोक्त ज्ञान भवति योगाग्निना दग्धम् ॥६॥

तब वोघ का ऊर्घ्वंप्रकाश प्रज्विति हो उठता है और योगी के पूर्वोक्त तीन प्रकार के ज्ञान रूप बन्धन अन्न अर्थान् अग्नि के भक्ष हो जाते है, अर्थान् योगाग्नि में भस्म हो जाते हैं।

आगे के अन्तिम मूत्र से शाक्तीपाय का उपसंहार किया जाता है -

# १०. विद्यासंहारे तदुत्यस्वप्नदर्शनम्

यदा परमाद्वैतानुभवरूपाया विद्याया अनुत्थानं भवति तदा भेदनिष्ठस्य स्वप्नस्य दर्शनं भवति अत एव योगी विद्यायां सर्वदाऽवहितो भवति ॥१०॥

जब तक परमाद्वीतानुभव रूप विद्या का उदय नहीं होता है तभी तक भेद-निष्ठ स्वष्त, अर्थात् विकल्प का दर्शन होता है। इमलिये योगी विद्या के अवधान अर्थात् विचार में ही मदा मग्न रहता है।

इति शाक्तोपायो द्वितीयोनमेषः समाप्तः॥

# तृतीय उन्मेप-आणवोपायः

उक्तद्वयोन्मेषाभ्यां जिवजित्तमम्बन्धिनी विवेचना उपस्थापिता, इदानी-मनात्मन्यात्मबृद्धिरनात्मनिचात्मबृद्धिः कथमुत्पद्यते इत्यनयोः प्रवर्तकस्याणु-स्वरूपस्यात्मनो विवेचना प्रस्तूयते—आत्मेत्यादिना ।

उपर्युक्त दो उन्मेषों में शिव और शक्ति सम्बन्धी कुछ विवेचना हुई। अब शास्मा में अनात्मा (देह, बुद्धि आदि) तथा अनात्मा में आत्मा का भान किस प्रकार उत्पन्न होना है इन दोनों के प्रवर्तक अणुस्वरूप आत्मा का विवेचन किया जाता है। इसका पहला सूत्र है—

#### १. आत्मा चित्तम

विश्वस्वभावभूत आत्मैव बृद्धिकियाणां संकृचितरूपैश्वित्तां भवति ॥१॥ अणुरूपस्यात्मनः कथं यातायात इत्यत आह — ज्ञानमिति ।

विश्व स्वभावभूत आत्मा ही अपनी स्वतन्त्र चित्त-शक्ति से मोहित होकर विश्व-स्वभाव-भूत आत्मा ही वृद्धि की क्रिया के मंकुचित रूप में चित्त हो जाता है। अणुरूप आत्मा का स्वयं यातायात कैंसे होता है, इस सम्बन्ध में आगामी सूत्र लिखते हैं।

अगुरूप आत्मा किम प्रकार आवागमन करता है-

#### २. ज्ञानं बन्धः

संकृचिते स्वरूपे आत्मनो भेदाभासरूपं यज्ज्ञानं तदेव बन्धनं भवति । ''सत्त्वस्थो राजसम्थरच तमःस्थो गुणवेदकः । एवं पर्यटने देही स्थानात्स्थानान्तरं व्रजेत्'' । इति ॥२॥

आत्मा के स्वरूप के मंकीय में भेदाभाम रूप जो ज्ञान होता है वह ही बन्धन होता है। सत्त्व, रज एवं तम में स्थित तीनों गुणों का वेता इस प्रकार भ्रमण करता हुआ देही एक स्थान से दूसरे स्थान को जाता है।

बन्धन के कारण को समझाने हुए कहने हैं -

### ३. कलादीना तत्त्वानाम् अविवेको माया

किञ्चित्कर्त् त्वादिरूपकलादिक्षित्यन्तानां तत्त्वानां कञ्चुकपुर्यप्टकस्थूल देहस्वेनावस्थितानां योऽविवेकः विवेचनाभावः सा माया । तत्त्वाज्ञानरूपः प्रपञ्चो मायेति वा ॥३॥

कञ्चुकरूप देह म स्थित कला से लेकर क्षति पर्यन्त तत्त्वों के विवेचन का अभाव ही अविवेक है। इसी का दूसरा नाम माया है, अर्थात् तत्त्वों के अज्ञान रूप प्रपंच की माया कहते हैं।

इस माया का शमन कैम होता है सो बताते हैं-

## ४. शरीरे संहारः कलानाम्

शरीरे स्थूले सृक्ष्मे कारणे वा कलानां तत्त्वभागानां पृथिव्यादिशिवान्तानां तत्त्वानां योगी शरीराग्नो भस्मीभाव नयित लयभावनया ॥४॥

अत. योगी इस माया के प्रशमनार्थ पन्तभ्तात्मक स्थूल और सूक्ष्म तत्त्वों का अपने सविद् शरीर भगी अभिन में नष्ट, अर्थान् लय कर देता है। यह सब लय भावना से होता है।

# ४. नाड़ीसंहार-भूतजय-भूतकंवत्य-भूतपृथक्त्वानि

नाडीनां प्राणवाहिनीनां सुपुम्णाया, भृताना जयो विलीनतापादनं, भूतकैबल्यं चित्तस्य प्रत्याहरणम्, भूतपृथवत्वम् भूतानुषवतस्यात्मनः स्वच्छताऽऽपादनम्, एतानि भावनीयानि इति शेषः ॥५॥

इस प्रकार के सायत में लगा योगी संहार उपायों का प्रयोग करता है। प्राण बाहिती नाड़ियों की लय की भावना स्वस्ता में की जाती है। भूतों की विजय उनकी विलीन भावना से होती है, इसे भूत-शृद्धि भी कहते हैं। चित्त विषयों में हरण करके आत्मा में विलीन करना भ्त-कैवल्य है। भूतों में आसक्त चित्त को आत्मा में अनुरक्त करके स्वच्छता सम्पादन करना भूत-पृथकत्व के लय की भावना है। इस प्रकार की भावना करना चाहिये। शास्भवोपाय और आणवोपाय, दोनों के हारा प्राप्त होने वाली एक ही प्रकार की सिद्धि में अन्तर यही है कि आणवोपाय में सिद्धि प्रयत्न के हारा होती है, तथा शास्भवोपाय में बिना प्रयत्न के ही होती है।

यह गव गिढियां मीह में ही डालती है, सो कहते है-

## ६. मोहावरणात् सिद्धि

शास्त्रवोषायाल्लभ्यमाना मिद्धः प्रयत्नसाध्या न भवति । आणवोषायतग्तु प्रयत्नसाध्या अयमेव भेदः, अनेन प्रकारण देहणुद्धिमारभ्य समाधिपर्यन्तसाधनैः सिद्धिभवति मोहावरणान् मोहकृतावणान् न तु परतत्त्वप्रकाशात् "व्युत्थाने सिद्धयः" इति योगसूत्रम् ॥६॥

इस प्रकार देह-शुद्धि से लेकर समाधि परयन्त साधन के पश्चात् जो सिद्धि होती है, वह मोहावरण से होती है, आत्मज्ञान से नहीं होती है। योग-सूत्र में भी कहा है— 'ब्युत्थाने सिद्धिः'। आणवोषाय और णाम्भवोषाय, दोनों की पिद्धिया एक ही प्रकार की होती हुई भी उनमें अनेक उपलब्धि प्रकार के अन्तर है, तथा ये मोह में डालती है। आत्मज्ञान म उनका उपयोग नहीं है।

इसीलियं मोह को निवृत्त करने का उपदेश किया जाता है-

# ७. मोहजयादनन्ताभोगान् सहजविद्याजयः

योगी मोहं निजाख्याति यदा जयति तदाऽनन्तमूर्यप्रकाशस्य विस्तारो भवति तेन सहजविद्याया जयो लाभो भवति ॥ ॥

अपने ज्ञान से अपने अज्ञान रूपी मोह को जब योगी जीन लेता है तब अनन्त उद्यम रूपी सूर्य के प्रकाश का विस्तार होता है और इस आत्मप्रकाश के द्वारा सहज विद्या की प्राप्ति होती है।

# द. जाग्रद् द्वितीयः करः

तस्याः पूर्णाहन्ताया भिन्नो द्वितीया करः किरणरूपः प्रकाशः इदन्ताविमर्शः अस्य विश्वं स्वकिरणतुल्यं स्फुरति ॥५॥

उस पूर्णाहंता रूपी स्वयंप्रकाश की भिन्न दूसरी किरण इदन्ता विमर्श की है, अर्थात् पूर्णाहंता की द्वितीय किरण विश्व रूप इदन्ता विमर्श को कहा है, क्योंकि प्रकाश प्रथम किरण है तथा विमर्श दूसरी किरण है जिसके द्वारा यह सारा विश्व स्वकिरण रूप में ही स्फ्रित हो रहा है।

अब इस किरण रूप विमर्श का संमारी आत्मा रूप से वर्णन करते हैं।

# ६. नर्तक आत्मा

अनेन प्रकारेण स्वेच्छया आधारक्ष्पायां चिति स्वपरिस्पन्दलीलया जाग्रत्स्वप्न-सुषुप्ति-भूमिकासु नृत्यन् आत्मा आभासितस्य कारणं भवति नर्तक इव ॥६॥

इस प्रकार का आत्मा स्वेच्छा से स्वात्मिचित्त रूपी आधार पर स्वपरिस्पन्द लीला से जाग्रन्, स्वप्न और सुपुष्ति रूपी भूमिका में सतत् नृत्य करना हुआ आभासित होने के कारण 'नर्नक' कहलाता है।

यह भ्रमणशील अवस्था स्वेच्छा से जगद्गुरू ने ही घारण की है--

# १०. रङ्गोन्तरात्मा

एवं नाट्य कुवंन् योगिभूमिकाग्रहणस्यानं स्वयमन्तरात्मा जगद्गुरुर्जगन्नाट्यं प्रकाशयति ॥१०॥

इस प्रकार नाट्य करने वाले योगी के भूमिका ग्रहण करने का स्थान (रंगभूमि) स्वयं अन्तरात्मा जगद्गुरू है जो इस जगत् रूप नाटक को संचालित कर रहा है।

#### ११. प्रेक्षकाणीन्द्रियाणि

इन्द्रियाणि दर्शकस्थानीयानि भवन्ति ॥११॥ इन्द्रियां दर्शक के समान हैं। इस प्रकार की स्थिति-प्राप्त योगी का वर्णन करते हैं—

# १२. धीवशात् सत्त्वसिद्धिः

धीस्तत्त्वचिन्तनजन्यवैशद्ययुक्ताः तस्माच्च मन्त्वस्य स्फुरणम् तेनान्तरपरि-स्पन्दस्य अभिव्यञ्जना जायते स्पन्देज्निनिहिता शिद्धिः मन्त्वसिद्धिः ॥१२॥

धीतत्त्व के चिन्तन से उत्पन्न विस्तार के कारण सत्व के स्फुरण से अन्तर परिस्पन्द की व्यञ्जना (अभिव्यक्ति) होनी है। इस स्पन्द में निहित सिद्धि को सत्त्वसिद्धि कहते हैं।

सच्व सिद्धि से प्राप्त परिणाम को बनाने है-

#### १३. सिद्धः स्वतन्त्रभावः

अनया सिद्ध्यायुक्तो योगी सिद्धः स्वतन्त्रो भवति ॥१३॥

इस सिद्धि से युक्त पुरुष स्वतन्त्र हो जाता है। उसे अखिल विश्व को स्ववश करने की क्षमता प्राप्त होती है।

ऐंग योगी की व्यापकता का वर्णन करते है-

#### १४. यथा तत्र तथान्यत

यया स्वस्मिन् देहे स्वात्मानन्दमनुभवति तथान्यत्र देहेष्विप समा-प्रतिपत्तिः ॥१४॥

वह जैसे अपनी देह में वैसे ही अन्य देहों में भी स्वात्मानन्द की अनुभूति करता है।

इस अवस्था-प्राप्त योगी को सावधान किया जाता है-

#### १५. बीजावधानम्

अतो योगिना सावधानेन भवितब्यम् प्रत्युत विश्वकारणे चित्तं समा-घातव्यम् ॥१४॥

इस प्रकार के योगी को सावधान रहना चाहिये, अर्थात् विश्व के कारण रूप बीज म चित को बारम्बार लगाना चाहिये। सावधान करने से क्या होना है, सो बनाते हैं -

# १६. आमनस्थः सुखं ह्रदे निमज्जति

पराशक्ती सावहिनो योगी आमनस्थ एवं संवित्मिन्धी ह्रदेमुखेन मग्न-स्तन्मयो भवति ॥१६॥

पराशक्ति में सदा सावधान रहने वाला योगी आसनस्थ ही परानन्द रूपी सवित्सिन्ध् में (हृदय में) सुख से निमज्जित तन्मय होता रहता है।

इस अवस्था-प्राप्त योगी की सामर्थ्य बनाने हैं --

# १७. स्वमात्रा निर्माणमापादयति

अनेनाणवोपायेन णावतावेशप्रकर्पाद् योगी शाम्भवं वैभवमाष्नुवन् स्वेच्छया स्वमात्रां निर्मातुं शक्नोति अर्थात् बृद्धिक्रिययायुक्तश्चितं निर्मायतां द्रष्ट्ं शक्नोति ॥१७॥

इस प्रकार आणवोषाय से प्राप्त शाक्तावेश के प्रकर्ष से योगी शाम्भव वैभव को प्राप्त हुआ स्वेच्छा से स्वमात्रा का निर्माण कर सकता है, अर्थात् बृद्धि क्रिया से युक्त चित्त का निर्माण कर उसे देख सकता है।

इस अवस्था की नित्य स्थिति का फल बताते हैं---

# १८. विद्याऽविनाशे जन्मविनाशः

विद्याया अविनाशे सदोदयं सित जन्मनोऽज्ञानसहकारिकियाहेनुकस्य दुःख-मयस्य शरीरादिसमुदायस्य विनाणः विध्वसः सम्पद्यते ॥१८॥

जब यह सहजा विद्या भदा उदित रहती है तब पुनर्जन्मादि का सम्बन्ध नष्ट हो जाता है। जन्म का मूल अज्ञान से उत्पन्न होने वाली क्रिया, अर्थात् मुख-दु:ख इत्यादिक शारीरिक समुदाय का ध्वंस हो जाता है।

इस अवस्था-प्राप्त योगी को पतिन करने वाली शक्तियों से सचेत किया जाता है—

# १६. कवर्गादिषु माहेश्वराद्याः पशुमातरः

यदा योगी शुद्धविद्यायां निमग्नो भवति तदा तं मोहयितुम् अनेकाः शक्तय आविभवन्ति तासु कवर्गादिषु अधिष्ठित्रचो माहेश्वयः शक्तयस्तत्तत्प्रत्यय भूमिषु आविष्टाः सत्यः प्रमातृन् तत्तच्छ्द्दानुवेधेन मोहनात् पशुमातर इत्युच्यन्ते ॥१९॥ जब गुढ़ विद्या के स्वरूप में योगी निमन्जित होने लगता है तब उसे मोहने के लिये अनेकों शक्तियाँ उठती हैं। इनमें में कवर्गादि में अधिष्ठित माहेश्वरी आदि शक्तियाँ तत्प्रत्यय भूमि में आविष्ट होकर प्रमानाओं (पश्ओं) का तत्त्रच्छद्वानुबंध से मोहने की कारण जो है, पशु माना कहलाती है अर्थात् बन्धन नारी शक्तियाँ है।

इस सूत्र के द्वारा योगी को अपने साधन में लगातार लगे रहने की कहा गया है जिसमें वह अपने मार्ग में च्युत न हो सके।

# २०. त्रिषु चतुर्थं तंलवदासेच्यम्

जुद्धविद्याप्राप्तौ मत्यामपि योगिना प्रमादेन न स्थातव्यम् जाग्रत्स्वप्न-सुषुष्तिषु तुरीयाया आसेचनं तैलवत्कार्यम् । यथा तैल क्रमेण प्रमरत् आश्रयं प्राप्नोति तथा तुर्यरसेन मध्यदशामपि व्याप्नुवत् तन्मयत्वं प्राप्तव्यम् ॥२०॥

इसलिय शुद्धाविद्या के प्राप्त होने पर भी योगी को प्रमाद नहीं करना चाहिये। उसे तो जाग्रन्, स्वप्न और मुष्पित-तीनों अवस्थाओं में तुरीया का सदा ही आसेचन करना चाहिये। आसेचन में तात्पर्य है कि जिस प्रकार दीपक को तेल डाल कर उसकी लों को कायम रखा जाता है इसी प्रकार जाग्रन्, स्वप्न और सुष्पित में तुरीया को अपनाने रहना चाहिये जिससे चित का स्फूरण अभेद रूप से होता रहें।

इसी दृढ़ता के लिये पुनः कहते हैं —

### २१. मग्नः स्विचत्तेन प्रविशेत्

भग्नम्नुरीयानन्दे अरीरादिप्रमातृत्वं अमयन् स्वचित्तेन अविकल्पकरूपेण समाविशेत् ॥२१॥

तुरीयानन्द में मग्न होकर शरीरादि की प्रमानृता का शमन करना चाहिये तथा चिन को विकल्प रहित (स्वसविद्) करके उसमें समाविष्ट होना चाहिये।

स्वसंविद् में प्रवेश का फल कहते हैं-

### २२. प्राणसमाचारे समदर्शनम्

एवमनुष्ठितं कुर्वतो योगिनः प्राणेऽस्य बहिर्मन्दमन्दप्रसरणे एकात्मतया सवेदनम् सर्वामु अवस्थामु अभेदो भवति तदा अहै तानुभवः सम्पद्यते ॥२२॥

इस प्रकार अनुष्ठान करने हुए योगी के प्राण में बाहिर मन्द-मन्द प्रसरन में एकात्मता से जब सबेदन अर्थात् समस्त अवस्थाओं में अभेद की अनुभूति होती है तब अहै नानुभव सभ्यन्न होता है।

# २३. मध्येऽवर: प्रसवः

यो योगी तरीयामवस्था प्राप्नुबन्निय तरीयातीता न लभने मध्ये स्थितस्य तस्य कृत्सितस्य सुरुटौ पतन भवति ॥२३॥

जो योगी तुरीयावस्था को प्राप्त करता हुआ तुरीयातीत का लाभ नहीं करता है, तो ऐसी मध्य की स्थिति में कुत्सित विचारों की सृष्टि होने से वह पतित हो जाता है।

# २४. मात्रास्वप्रत्ययसंधाने नष्टस्य पुनरुत्थानम्

मात्रामु पदार्थेष रूपादिनामकेष यदा अहमेवेद सर्वम् इति प्रत्ययानुमन्धानं पृनः पुनिद्यन्तन करोति तदा पूर्वोक्तान् पतनात् नष्टम्य लुप्तस्य नुर्यानन्दस्य उन्मज्जनमाविभावो जायते ॥२४॥

रूपादि पदार्थों में (मात्राओं में) स्वप्रत्यय का अनुसंन्धान, अर्थात् 'अहमेवेदं गर्वम्' इस प्रत्यय का पुन:-पुन: अनुमधान करने में पूर्वोक्त पत्तन से बच कर नुरीयानन्द का पुन: आविभीवि होता है। अर्थात् स्वप्रत्यय के चिन्तन से नष्ट नुरीयानन्द को पुन:-पन: उठाना चाहियं।

# २५. शिवतुल्यो जायते

तुरीयाभ्यासप्रकर्षेण प्राप्तत्रीयातीतो योगी सच्चिदानन्दघनेन भगवता शिवेन तृल्यो यौगिकशरीरेण सार्थ समो जायते देहकलाया अविलयनात् तद्विगलिते शिव एव । ''निरञ्जनः परम साम्यमुपैनीनि'' श्रुतेः ॥२५॥

न्रीयाभ्याम क प्रकर्ष में प्राप्त नुरीयातीत योगी सच्चिदानन्दधन शिव नृत्य हो जाता है। अर्थान् इसी अरीर में योगिक शरीर द्वारा देह-कला के विगलन से शिवच्च की प्राप्ति होती है। ''निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीति'' श्रुते:—अर्थान् निरञ्जन तच्य से उसका परमसाम्य हो जाता है।

# २६. शरीरवृत्तिवं तम्

शिवोहम्भावेन वर्तमानश्य यागिनः भरीरे वृत्तिवंतन यत्तदेववृत्तम् अनु कातव्य नान्यदुपयुक्तमः । उक्तञ्च—' अन्तरस्लसदच्छाच्छभक्तिपीयूष पोषितम्। भवत्पूजोपयोगाय शरीरमिदमन्तु मे । इति ॥२६॥ शरीर की वृत्ति ही वृत्त है। 'अन्तर आनन्द मे उल्लिमित, भिक्त मुधा मे परिपोषित यह शरीर तुम्हारी पूजा के उपयोग में ही लगा रहे, इसकी कदापि तुच्छ धारणा न हो — इस प्रकार की शरीर वृत्ति का व्रत करता रहे अथवा शिवोहम की सतत् भावता करता रहे। इसका अनुष्ठान करना चाहिये, इसी का नाम व्रत है। इसके अतिरिक्त कृष्ठ भी उपयुक्त नहीं है।

स्वरूप-प्राप्त योगी का वर्णन करते हैं -

#### २७. कथाजपः

ईदुशस्य परमभावनाभावितस्य योगिनः वार्तानापादिकं जपकार्यं भवित ॥२ ॥ ऐसे योगी की जो. बार-बार परम भाव से भावित होता रहता है बातचीत ही जप है।

#### २८. दानमात्मज्ञानम्

स शिष्येभ्यो दानम् आत्मज्ञान ददाति समर्थत्वान्। दीयते इति दानम् ॥२=॥

इस प्रकार का योगी अपने परिपूर्ण स्वरूप को, अथवा शिवान्म ज्ञान को शिष्यों में दान रूप में वितरण करता है।

### २६. योऽविपस्थो ज्ञाहेनुइच

तस्य माहेश्वर्यादयःगक्तयः — अवीन् पयुजनान् पातीति अविषं गक्ति-मण्डल — कवर्गाद्यधिष्ठात्र्यो देव्यो भवन्ति । तामा प्रभृत्वेन य. स ज्ञानशक्ति हेतुः, ज्ञानशक्त्या विनेयान् योचयितुं च निश्चयेन समर्थो भवनि ॥२१॥

उसकी माहेश्वरादि शिक्तयों और कवर्गादि अधिष्ठात्री देवियों के प्रभाव से जान की उत्पत्ति होती है और जान-शक्ति के अवश्यम्भावी परिणाम से उसे शिव का बोध होने की सामर्थ्य उत्पन्न होता है। माहेश्वरादि शिक्तयों का प्रभाव जान की उत्पत्ति का कारण है तथा ज्ञान शिक्तवोध के निश्चय का कारण है।

#### ३०० स्वशक्तिप्रचयोऽस्य विश्वम्

तस्य स्वशवत्यात्मकसंवेदनस्य स्फुरणात्मको विकास एव जगत्। उक्तञ्च— "शक्तयोऽस्य जगत्कृत्स्न शक्तिमांस्तु महेश्वरः।" इति ॥ शक्तिप्रचयः क्रिया-शक्तिस्फुरणरूपो विकासो विश्वमित्युच्यते ॥३०॥ उसकी स्वशक्ति-आत्मसंवेदन का स्फुरण रूप विकास (प्रसाद) ही विश्व हो जाता है। प्रसाद अर्थान् क्रिया शक्ति का स्कुरण रूप विकास ही विश्व रूप हो जाता है।

# ३१. स्थितिलयौ

तस्मिन् चिन्मयाहन्तायाः स्थितिः, तथात्नविश्वान्तिरूपोत्रयोऽपि भवति ॥३१॥

उसमें चित्मय अहंता की स्थिति तथा आत्मविश्वान्ति रूप लय भी होता है। ३२. तत्प्रवृत्तावप्यनिरामः सवेतृभावात्

ये विकासाः संकोचा अपि स्वक्षित्विकासात् आत्मसंविदि एवं जायन्ते । नतु सृष्टिस्थितिष्वंसानामन्योऽन्यभेदेन योगिनः स्वरूपे एवान्यथाभावः परिणाम आगच्छनीति चेन्न तस्त्रवृत्तावि स्वरूपच्युतेरभावात् ज्ञानस्वरूपत्वात् ॥३२॥

ये विकास और संकोच स्वशक्ति के विकास से 'आत्मसंविद्' में ही होते हैं। यहां यह शंका होती है कि सृष्टि, स्थिति, ध्वंस में इनके अन्योन्य भेद से योगी के स्वस्वरूप में अन्यथा भाव आ सकता है। इसका उत्तर है कि सृष्ट्यादि भावों में प्रवृत्त होते हुए भी वह योगी स्वरूप में स्थित होने से एवं ज्ञान स्वरूप होने से कदापि च्युत नहीं होता है।

# ३३. सुखासुखयोबं हिर्मननम्

लोकवत्तस्य योगिनः सुखदुःखयोः संवेदनं न भवति । स तु नीलपीतादि-वदनपोर्वहिरेव मनन करोति । प्रणान्तमातृताभावो योगी सुखदुःखाभ्यां कथमपि न सम्बध्यते ॥३३॥

उसे लोकवन् मुख-दुःख का अन्तर्सवेदन नहीं होता, वह तो नील-पीतादि के ममान इनका बहिर्मनन करता है। अज्ञान घन वाला गुभागुभ से कलंकित होता है तथा जिसकी मात्रता या संकोच समाप्त हो गया है ऐसा योगी सुख-दुःख से सम्बद्ध नहीं होता।

# ३४. तद्विमुक्तस्तु केवली

सुखद्ः वाभ्यां विमुक्तस्तत्मं स्कारैश्चास्पृष्टो योगी केवली चिन्मय इत्युच्यते ॥३४॥

मुख-दुःख म मुक्त सस्कारों से अम्पृष्ट योगी चिन्मय 'केवली' कहलाता है।

# ३५. मोहप्रतिसंहतस्तु कर्मात्मा

मोहेन अज्ञानेन प्रतिसंहतस्तादात्म्यमापन्न म एव कर्मात्मा संसारीति कथ्यते । उक्तञ्च—''अज्ञानैकघनो नित्यं श्भाशुभकलिङ्गतः।'' इति ॥३५॥

मोह (स्वस्याति) के प्रति संहत वही तादातम्य प्राप्त योगी 'कर्मात्मा' बनता है। अज्ञान से मृढ़ होकर वह संमारी बन जाता है. तथा शुभ और अशुभ से कलिङ्कित हो जाता है।

# ३६. भेदतिरस्कारे सर्गान्तरकर्मत्वम्

देह-प्राणादी यः अहन्तारूपौ भेदस्तस्य तिरस्कारात् शुद्धचैतन्याविभीवातः सर्गान्तरकर्मत्वम् अभिलिषतदस्तुनिर्मातृत्वं भवति ॥३६॥

देह प्राणादि में अहन्ता रूपी भेद के तिरम्कार से गुद्ध चैतन्य के आविर्भाव होने पर सर्गान्तर में कर्मत्व की प्राप्ति होनी है, अर्थान् देह को अभिलाधित वस्तु के निर्माण की सामर्थ्य प्राप्त होती है।

# ३७. करणशक्तिः स्वतोऽनुभवात्

यथा स्वप्नसङ्कल्पादौ स्वतः करणमामर्थ्यस्य दर्शनात् करणशक्तिरनुभूयने तथैव स्वानुभवे सततं संल्लग्नाद् योगिनः करणशक्तिभवित ॥३७॥

जैसे स्वप्त-सङ्कृत्पादि में स्वतः ही करण के सामर्थ्य के दर्शन सेकरण-शक्ति का अनुभव होता है, उसी प्रकार स्वानुभव में सतत् संलग्न रहने में योगियों को करण शक्ति का अनुभव होता है।

# ३८. त्रिपदाद्यनुप्राणनम्

स योगी दृहभावनातः स्वप्नसङ्कल्पेन तुल्यसृष्टि करोति । अनया स्वतन्त्र-करणशक्त्या अवस्थात्रयं जाग्रत्स्वप्नसृषुप्त्याख्यं घृत्वा अनुप्राणिति यद्यपितुर्याख्यं पद माययाच्छादितं तथापि विषयभोगाद्यवसरेषु विद्युद्वदवभासन तेन अनुप्राणन स्वात्मनः उत्तेजनं कर्तव्यम् ॥३८॥

वह अपनी दृढ़ भावना से स्वप्न-संकल्प के समान सृष्टि निर्माण करता है। नथा इस स्वतन्त्र करण-शक्ति से योगी जाग्रत्, स्वप्न, सृषुप्ति—इन तीनो पदों को धारण कर अनुप्राणित करता है। यद्यपि इस अवस्था में तुरीय पद माया से आच्छादित रहना है तथापि विषय-भोगादि के अवसर पर विद्युत प्रकाश की नएह वह उत्तेजित होता है। अर्थात् अनुभव में आता ही है। अर्थात् विषयभोग अवसर में भी उस तुरीय से स्वयं को अनुप्राणित करना चाहिये।

# ३६. चित्तस्थितिवच्छरीरकरगां बाह्येषु

इयं स्वतन्त्राशक्तिः चित्तस्थितितृत्यं शरीरं बाह्य करणिमिन्द्रियं तद्विषयं च अनुप्राणिति तन्मयी च भवति ॥३६॥

यह स्वतन्त्र लक्षणा शक्ति चिल स्थिति के समान ही शरीर के बाह्य करणो (इन्द्रिय तथा उनके विषय) को भी अनुप्राणित करती है और तन्मय हो जाती है।

इस अवस्था में भी योगी को अन्य अहकार से सचेत किया जाता है -

# ४०. अभिनाषाद्वहिगंतिः संवाह्यस्य

यदि योगी तुरीयावस्थातो देहादिषु प्रच्युतो भवति तेषु अहंमयाभिमन्यते तहि अपूर्णमान्यतारूपया अनया अभिलापया जन्मजन्मान्तरेषु भ्रमणशीलस्य पशुत्वस्य केवला वहिर्गतिरेव भवति ॥४०॥

यदि योगी तुरीयावस्था में देहादि में प्रच्युत हो जाता है अर्थात् नुरीयावस्था में स्थित योगी का देहपात हो जाता है और उसे शरीर में अहमय भावता शेष रह जाती है तो अपूर्ण मन्यता रूप इस अभिनाषा से जन्मजन्मातर म भ्रमण करते हुए पशुस्व की केवल बाह्यगति प्राप्त होती है, अर्थात् बन्धन की व्याप्ति अन्तरआत्मा में नहीं होती है इसी अभिप्राय को स्पष्ट आगामी सूत्र में कहा गया है।

### ४१. तदारूढप्रमितेस्तत्क्षयाज्जीवमक्षयः

सावित्परामर्शमंत्रग्नस्य योगिनः अभिनाषश्रयात् जीवत्वभावना अपि विन-श्यति केवलं चिन्मात्ररूपेण स्फुरतीत्यर्थः ॥४१॥

उस नुरीयावस्थित परिमित पर आरूढ योगी की अभिलापा के क्षय होने पर जीवत्व का विनाश हो जाता है। तुरीयावस्था के ज्ञान के परामर्श से युक्त योगी की अभिलापा के क्षय होने पर जीवत्व का नाश हो जाता है। अतः केवल चिन्मात्र रूप से उसका स्फुरण होता है।

# ४२. भूतकञ्चुकी तदाविमुक्ती भूयः पितसमः परः

प्रपञ्चरूपात्पञ्चकञ्चुकात् विमुक्तो योगी पतिसमः शिवतुल्यः परः उत्कृष्टः स भवति ॥४२॥ प्रपच रूप पांच कंचुकों (आवरणों) से विमुक्त योगी शिव तुल्य उत्कृष्ट स्थिति को प्राप्त कर लेता है। कंचुक प्रपंच के द्वारा भौतिक आवरणों का त्याग यहां योगी को आवश्यक बतलाया है।

# ४३. नैसर्गिकः प्राणसम्बन्धः

यद्यपि शिवत्वमनुभवति तथापि पाञ्चभौतिकशरीरेण सम्बन्धयुक्त एव भवति यतस्तस्य प्राणसम्बन्धस्य स्वाभाविकत्वात् ॥४३॥

यद्यपि भूत सम्बन्ध त्याग से योगी को शिवत्व की प्राप्ति हो जाती है तथापि पाच-भौतिक मायामय शरीर से सम्बन्ध रहने के कारण प्राण सम्बन्ध स्वाभाविक रूप से बना रहता है।

# ४४. नासिकान्तर्मध्यसंयमात्किमत्रसब्यापसत्यसौषुम्गोषु

नामिकान्तर्वतिन्याः प्राणशक्तेदचन्द्रसूर्यसृषुम्णात्मिकायाः संयमादेकीकरणात् परायां संविदि विमर्शे सततरता आन्तर मध्यं प्रधानमन्तरतमं विमर्शक्ष्यं सयच्छन्तो ये महात्मानो विद्यन्ते तेषां कृते किमवशिष्यते न किमपीत्यर्थः ॥४४॥

नासिका के मध्य संचार करने वाली प्राण शक्ति के जो चन्द्र-सूर्य तत्त्वा-रमक है, उसके सुषुम्ना मार्ग में (कुण्डलिनील्प । संयमन करने से परासंविद् (आत्मज्ञान) प्राप्ति में निरन्तर ध्याननिष्ठ योगि-जनों को अन्तःकरण के अन्तः-मध्य तथा प्रवान तन्त्वों का प्रतिबोध हो जाता है, अर्थात् वे ब्रह्मजानी पद प्राप्त कर लेने हैं। ऐसे महान् आत्माओं को सर्वज्ञता स्वय सुलभ हो जाती है।

### ४४. भूयः स्यात् प्रतिमीलनम्

तं योगिनो जीवन्मुक्ता अहरहः परमानन्दमेवास्वादयन्ति चैतन्यात्मरूपोन्मी-लनरूपं तेषां भवतीति ॥४४॥

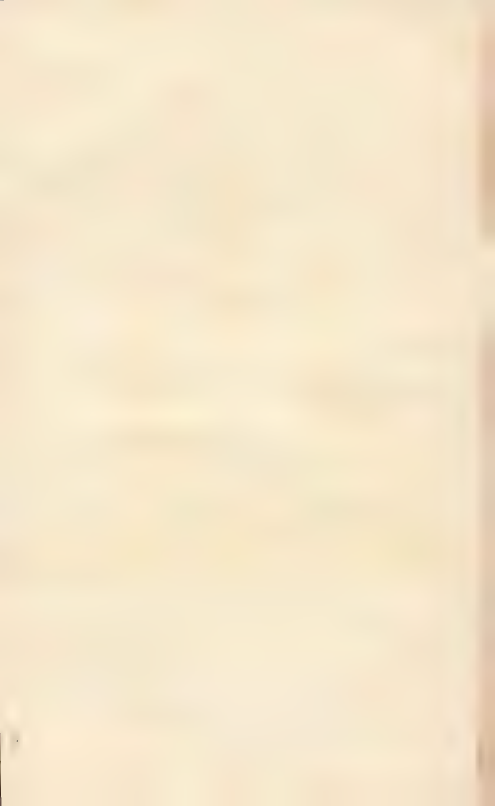
पूर्वोक्त ब्रह्मसाक्षात्कार प्राप्त योगीजन जीवन्मुक्तावस्था को प्राप्तकर प्रति-दिन परमानन्द का आनन्दोपभोग करते हुए नित्य चैतन्य स्वरूप हो जाते हैं।

इति श्रीशिवसूत्राणां ऋज्वर्थबोधिनी तथा सरलायं बोधिनी वृत्ति सहित आणवोषाय प्रकाशननामक स्तृतीय उन्मेषः समाप्तः।

आचार्य वसुगुप्त एवं तच्छिष्य आचार्य कल्लट विरचिता

# स्पन्द कारिका

(हिन्दी टीका सहित)



वन्दो गुरु पद कंज कृपासिन्धु नर रूप हरि । महां मोहतमपुञ्ज जासु वचन रविकर निकर ॥

# भूमिका

प्रस्तुत ग्रम्थ भगवत् आचार्य वसृगुप्त की कृति है जैसा कि इसका मूल जो कश्मीर मीरीज में निकला है उससे माल्म होता है। विचार आचार्य जी के हैं तथा उनके शिष्य श्री कल्लटाचार्य जी ने ब्लोकबद्ध करके ग्रम्थ का आकार दिया है। यह ग्रम्थ कश्मीर के शैव दर्शन के त्रिक मिद्धारत के अनुसार है, उसी के अनुस्प इसके तीन खण्ड करके माधन और माध्य का स्वरूप ममझाया गया है. इसलिये इसके तीन प्रकरण हैं।

जो अपने स्वरूप को आवरित करने और प्रगट करने में नित्य ही समर्थ और स्वतन्त्र है तथा जो अपने अत्यन्त प्रेमियों के निकट नित्य ही अपने प्रभाव महित विराजमान है उसी की वन्दना, उसी के द्वारा, उसी के शब्दों में करके अपने अभीष्ट को पाकर हम आवन्दित है तथा उन्हीं के पाठ्यक्रम के बीच यह ग्रन्थ जैसा बताया गया यहाँ दिया गया है।

वास्तव मे ऐसे महत्त्वपूर्ण स्पन्दतत्त्व का हिन्दी साहित्य मे अभाव देखकर इसको हिन्दी अनुवाद सहित प्रस्तुत किया गया है।

> वेणीमाधव अ० शास्त्री किशोरीशरण चउवा



# ॥ ॐ श्रीचिदातम वपुषे शंकरायनमः॥

#### शिव का स्वरूप

इलोक — यस्योन्मेष निमेषाभ्यां जगतः प्रलयोदयौ । तं शक्तिचक्र विभव प्रभवं शंकरं स्तुमः ॥१॥

अर्थ -- जिसके उन्मेप और निमेप से इस विश्व का उदय और अस्त होता है, उस शक्ति-चक्र के प्रभाव, अर्थात् होने को जो प्रकाशित करता है उस शङ्कर की हम स्तुति करते हैं ॥१॥

#### शक्तिका स्वरूप

क्लोक—यत्र स्थित मिदं सर्वं कार्यं यस्माञ्च निर्गतम् । तम्यानावृत रूपत्वान्ननिरोधोऽस्ति कुत्र चित् ॥२॥

अर्थ -- जितना भी यह सब स्थित है, अर्थात् मत्ता रूप मे भासित है तथा जिससे यह समस्त कार्य निकला है, वह अनावृत रूप ही है। उसका कभी निरोध नहीं होता ॥२॥

#### अणु रूप जीव का स्वरूप

इलोक — जाग्रदादि विभेदेऽपि तदभिन्ने प्रसर्पति । निवर्तते निजान्ने व स्वभावा दूपलब्धृतः ॥३॥

अर्थ — जाग्रदादि अयम्थाओं में भेद रहते हुए भी तथा उनसे अभिन्न रहकर ही प्रवाहित हो रहा है परन्तु उसको अन्यथा भाव की प्राप्ति न होकर, अर्थात् उसका स्वरूप अनावृत ही है जो स्वभाव रूप में उपलब्ध है।।३॥

#### संविद्कला का स्वरूप

क्लोक — अहं मुखी च दुः बी च रक्तक्रचेत्यादि संविदः । मुखाद्यवस्थानुम्यूते वर्तन्तेऽन्यत्रताः स्फुटम् ॥४॥

अर्थ — 'मैं मुखी अथवा दुःखी हूं यह अनुभव जिम संवेदन द्वारा प्रमाता को होता है, यही सवेदनात्मक संविद्-कला है जो मुखादि अवस्थाओं मे अनु- स्यूत होकर प्रमाना रूप में भाषित हो रही है, अर्थान् यह जो अभिन्न होकर भी भिन्न के समान भाषने वाला तत्त्व है यही संविद् कला का रूप है, अर्थान् जाग्रदादि का भेद रूप से अनुभव होने पर भी जो सामान्य रूप में उपलब्ध 'जान' है उसका स्वरूप आवृत नहीं होता न अन्यया भाव की उसे प्राप्ति होती है ॥४॥

#### इलोक —न दुःखं न सूखं यत्र न ग्राह्यं ग्राहकं न ष । न चास्ति सूढ भावेषि तदस्ति परमार्थतः ॥५॥

अर्थ — उसके इस संविद् रूप में सख-दृश्व ग्राह्य और ग्राहक अथवा भोग्य और भोक्ता के मुढ़ादि भाव स्पष्ट दीखने हुए भी परमार्थन वह नित्य स्वभाव है, उसमें यह सब नहीं है। सूखादि भाव सकल्प में उत्पन्न होने वाल क्षणभंगुर हैं, उस संविद् रूप या आत्मस्वभाव स वाहर है। शब्दादि विषय रूप सुखादि रूपों का अभाव होने हुए भी वह पाषाणवन अवस्था नहीं है. अपिनृ पूर्ण जैतन्य मात्र भाव है।।५॥

इलोक—यतः करणवर्गोऽयं विमूढो मूढवत्स्वयम् । सहान्तरेण चक्रेण प्रवृत्ति-स्थिति मंहतीः ॥६॥ लभते, तत् प्रयत्नेन परीक्ष्यं तत्त्व मादरात् । यतः स्वतन्त्रता तस्य सर्वत्रेयम कृत्रिमा ॥७॥

अर्थ — इस स्पन्दनस्व के बाहर ही यह इन्द्रिय वर्ग जो प्रयस्न करने का मीमित भाव है, करण वर्ग है, जड़ रूप है। उसका उदय होना है इसी अस्त:- करण के माथ जेतन के ममान मूढ भावों की उस्पन्ति होनी है और इसी के कारण ही यह प्रवृत्ति, स्थिति मंहार का चक चल रहा है, अर्थात् यही जो बन्धन का हेतु है वही मोक्ष का भी हेतु है, इसलिय इसी के अस्त:उद्योग उत्साह के द्वारा श्रद्धा-पूर्वक योगवल का आश्रय स्वीकारने में उस स्वतन्त्र तस्य की प्राप्ति भी हो जाती है जिसके बिना यह सब मिथ्या है ॥६-७॥

#### इलोक —न हीच्छानोदन स्यायं प्रेरकत्वेन वर्तते । अपित्वात्मबल स्पर्शात् पृरुषस्तत्समो भवेत् ॥६॥

अर्थ--तब वह इच्छाशिक में आच्छादित हुआ प्रेरक रूप में वर्तता है भीर अपने आत्मवल के योग में वह माधक तो उसी के समान हुआ रहता है।।दा।

#### क्लोक—निजा शुद्धा समर्थस्य कर्तव्येष्वभिलाषिणः । यदा क्षोभः प्रलीयेत तदा स्यात्परमं पदम् ॥६॥

अर्थ-जब तक माया में आवृत है और आत्मवल का स्पर्भ नहीं होता तभी तक सुख-दुःव के चक्र में पड़ा रहता है, परन्तु ज्योंही अल्पाहन्ता रूप क्षोभ का लय होता है परम पद की प्राप्ति हो जाती है ॥६॥

#### परमार्थ में विज्ञान का रूप

क्लोक—तदाऽम्याऽकृत्रिमोधर्मो ज्ञत्व-कर्तृत्व लक्षणः। यतम्त दीप्सितं सर्वं जानाति च करोति च ॥१०॥

अर्थ — अहमिति प्रत्यय रूप क्षीभ के लीत होने पर जी आत्मस्वरूप के सहज धर्म, जन्त, कर्नृन्व आदि है वह स्वभाव रूप से स्थिर हो जाते हैं, अर्थात् जन्त, कर्नृन्व भाव जो अल्पहता से हैं वह पूर्णता को प्राप्त होकर पूर्णाहं रूप से 'मैं जानता ह', 'मैं कर्ता हं यह मर्बरूप से मुल प्रकृति से स्थित हो जाते हैं।।१०।।

### योगस्य पुरुष का वर्णन

इलोक—तमधिष्ठातृ भावेन स्वभावमवलोकयन् । स्वयमान इवास्ते यस्तस्येय कुसृतिः कुतः ॥११॥

अर्थ — जब वह सब में अनुस्यृत सर्वसामध्यं पुक्त आत्मस्वभाव में प्रति-ण्ठित हो जाना है तो उसके उसमें स्थित होने के कारण सर्वध्यापक स्वभाव में स्थित हुआ आश्चर्यवत् अपने को देखता है तथा तब अविद्या के विलय हो जाने के कारण उसका संसरण नहीं होता ॥११॥

#### अन्तराय

इलोक—ना इभावोभाव्यतामेति न च तत्रास्त्यमूढता । यतोऽभियोग संस्पर्शात्त दासीदिति निश्चयः ॥१२॥ अतस्तत्कृत्रिमंज्ञेयं सौषुप्तपदवत् सदा । न त्वेवं स्मर्थमाणस्वं तत्तत्वं प्रतिपद्यते ॥१३॥

अर्थ — उसकी अभाव रूप से भावना नहीं करनी चाहियं क्योंकि वह मूढना के भाव जैसा नहीं है, वह तो नित्य ही उदित चिद्रूप से अनुभव किया जाता है। व्यूस्थान दशा में उसका स्मरण चिद्रूप से ही होता है। सुपुष्ति के समान मृढ भाव से उसका स्मरण नहीं होता है। इसलिए उसकी नित्य अनुभव रूप या चिद्रूप से ही भावना करनी चाहिये, अचिद् या अभाव रूप से नहीं करनी चाहिये।।१२-१३।।

### साधन का विज्ञान

क्लोक अवस्था युगलंचाऽत्र कर्य-कार्तृत्व शब्दितम् । कार्यता अयिणी तत्र कर्तृत्वं पुनरक्षयम् ॥१४॥

अर्थ — कार्य, कर्न्न संज्ञक यह दीन रूप अवस्था भीग्य-भीक्ता रूप है। इसमे जब भीग्य रूप कार्य का लय हो जाता है तो भोक्ता रूप कर्न्न का भी लय हो जाता है अर्थात् पूर्णाहता भाष से अहमिति पत्यय और इद का उदय और अस्त एकसाथ ही होता है ॥१४॥

परमार्थ प्राप्त योगो की अवस्था

इलोक--कार्योन्मुखः प्रयत्नोयः केवलं सोऽत्रलुप्यते । तस्मिल्लुप्ते विलुप्तोस्मीत्यबुधः प्रतिपद्यते ॥१५॥

अर्थ कार्य सम्पादन का जो बाह्य इन्द्रिय व्यापार है केवल उसका ही लोप होता है. अर्थान् बाह्य इन्द्रिय व्यापारपूर्ण स्वभाव में सामध्यं रूप से लुप्त होने से उसको साथक जड प्रकृति में हुआ ही अनुभव करता है प्रस्तु भाव का नाज नहीं होता है. अर्थान् साथक अपने को चिद्रूप से ही अनुभव करता है ॥१४॥

#### तथा

इलोक — त तु योन्तर्मु खोभावः सार्वज्ञादि गुणास्पदम् । तस्य लोपः कदाचित् स्यादन्यस्थानुपलम्भनात् ॥१६॥

जर्थ — अन्तर्मुं स चक्रारूढ स्वभाव के जो सर्वज्ञतादि भाव हैं, जिनके अधित गुण है उनका नाश नहीं होता है, अपितृ हितीय के अन्य रूप मे उपलब्ध न होने पर अपने स्वरूप की ब्योमवत् चिद्रूप से सर्वत्र ही अनुभृति रहती है ॥१६॥

#### तथा

इलोक--तस्योपलिब्धः सततं त्रिपदा व्यभिचारिणी । नित्यं स्यात्सुप्रबुद्धस्य तदाद्यम्ते परस्यतु ॥१७॥ अर्थ- उमनो सर्वगत चिद्रूष की उपलब्धि जाग्रदादि तीनो पदो मे बोध रूप स नित्य ही रहती है उसना गभी व्यभिचार नहीं होता है उस प्रबुद्ध दशा का नित्य जागरण ही स्वरूप है अर्थात् स्पत और तुर्य के समान स्वयन और जाग्रत् दशा में स्याग भाव के द्वारा वह समान रूप से रहती है ॥१६॥

#### तथा

## इलोक — ज्ञान ज्ञेय स्वरुपिण्या शक्त्या परमया युतः । पदद्वये विभुभाति तदन्यत्रतु चिन्मयः ॥१८॥

अर्थ- जान और जेय भाव में ही भेद का मबंदन होता है। जाग्रत् और स्वरन के दोनो पदों में यह दोनो भाव जान और जेय रूप में ही अनुभव होते हैं, परन्तु म्युप्ति और तुयं के दो पदों में केवल चिद्म्पता का अनुभव होता है वहा दो रूपों का भेद रूप में अनुभव नहीं होता, यानी अन्य-अन्य भाव में इन दशाओं में जान की उपलब्धि नहीं होती है। अथवा इन जाग्रत् और स्वरन रूप भेद मुलक दोनो पदों में वह अपने को निश्य व्यापक चिन्मय तुयं भाव में ही अनुभव करना है और समस्त दीन उसी अद्वीत में ही भाषमान है, अन्यव नहीं 118दा।

#### विज्ञान का स्वरूप

## इलोक-गुणादि स्पन्द निष्यन्दाः सामान्यस्पन्द संश्रयात् । लढधात्मलाभाः सततं स्युज्ञस्या परिपन्थिनः ॥१६॥

अर्थ — सामान्य स्पन्द में ही गुणादि स्पन्द रूप जरात् की उस्पत्ति और स्थिति है, उसी के ज्ञान में आरम लाभ होता है क्योंकि वह उस आत्मनत्व में ती एकाकार है. अर्थात् दोनों जरात् और आत्मा का भान इसी सामान्य स्पन्द के आश्रय में होता है क्योंकि यह सामान्य स्पन्द ही दोनों को अविरोधी भाष में धारण किये हुए है। इसलिए इस सामान्य स्पन्द को ही समझ लेना चाहिये ॥१६॥

# विज्ञान के न जानने से हानि

## इलोक—अप्रबुद्धिधयन्त्वेते स्वस्थितिस्थगनोद्यताः । पातयन्ति दुक्तारे घोरे संसार वर्त्माने ॥२०॥

अर्थ मृद् लोग उस (सामान्य स्पन्द) की चिद्रूप में भावना नहीं करते हैं, इसी कारण गुणों से प्रभावित घोर ससार में पनित होते हैं. अर्थात् चिद्रूप में उसका विचार छोड़ देने से मूट लोग गुणक्य ससार में विषय रूप में समरण करते हैं। इसलिए नित्य ही आत्मा का चिद्रूप में चिन्तन करते रहना चाहिये।।२०।।

### साधन की सरलता बताना

क्लोक—अतः सततमुद्युक्तः स्पन्दतस्य विविक्तये । जाग्रदेव निजंभावमित्ररेणाधि गच्छति ॥२१॥

अर्थ—अतः सतन् मर्वदा ही स्पन्दतत्त्व के स्वस्वरूप की अभिव्यक्ति के लिए उद्योग करते रहना चाहिये। जिससे वह जाग्रद अवस्था में ही अपने आत्मा के तुर्य भोक्ता स्वभाव में उसकी इस प्रकार गीन्न ही प्राप्ति हो जाती है ॥२१॥

### दूसरा प्रकार

श्लोक — अति क्रुद्धः प्रहृष्टो वा कि करोमीति वा मृशन् । धावन्वायत्पदं गच्छेतत्र स्पन्दः प्रतिष्ठितः ॥२२॥

अर्थ — द्वेष के उत्कर्ष में, अथवा अत्यन्त हर्ष होने पर अथवा 'क्या करें क्या न करें ?' इस विचार की अवस्था में यदि उस समय गुरु उपदेशानुसार सामान्य स्पन्द की अवस्था में उतरा जाय तो भी एकाग्रता के कारण उसमें आत्म लाभ प्राप्त होकर बहु उसमें प्रतिष्ठित हो जाता है ॥२२॥

# प्रबुद्ध दशा का वर्णन

रलोक—यामवस्थां समालम्ब्ययदाऽयां ममवक्ष्यति । तद्वश्यांकरिष्येऽहमति सङ्कल्प्यतिष्ठति ॥२३॥ तामाश्रित्योध्वंमार्गेण सोम-सूर्या वुभाविष । सौषुम्णेऽध्वन्यस्तमितो हित्वा ब्रह्माण्ड गोचरम् ॥२४॥ तदा तस्मिन् महाव्योग्नि प्रलोन शशा-भास्करे । सौषुप्त पद वन्भूदः प्रबुद्धः स्थादनावृतः ॥२५॥

अर्थ-समान्य म्पन्दतत्त्व मे अधिष्ठित होकर यदि कोई हढ संकल्प मे ऐसा निश्चय करता है कि वह इस म्पन्दतत्त्व में ही अपने को प्रतिष्ठित करेगा तो वह उसके ही आश्रय मे शरीर में सोम-सूर्य प्रतीक रूप इड़ा-पिङ्गला नाड़ियों को मध्य नाडी सुषुम्ना में अस्त करके शरीर मार्ग, यानी जगत् में बावागमन का माधन जा शरीर है उसके प्रवाह को छोड़कर उर्घ मार्ग स बहा भाव में प्रवश कर जाता है। क्योंकि उत्पर १६वे श्लोक में बताया है कि सामान्य स्पन्द ही लोक और परलोक, अधान गुण स्पन्द और ब्रह्म तस्व दोनों का समान रूप से निरविरोध आधार है। इसलिय उस महाव्योम में जब प्रत्यय जान स्थागत हो जाता है जिसके हेतु ही शशि और भास्कर है। क्योंकि यह शिंक और भास्कर का स्वभाव ही इस हैत के जान रूप म व्यक्त होता है इमिष्य इनके अस्त हो जाने में जब वह सम्यक् यूनि में स्थित होकर जो स्वप्नादि में मोहित करने वाली वृत्ति है, जब उसका निरोध हो जाता है तो वह फिर जो अनावृत रूप प्रबुद्ध दशा है उसे प्राप्त हो जाता है सार्थ स्थान

> इति स्वरूपस्पन्दः प्रथमनिष्पन्दः । अस्य सहजविद्योदयास्य द्वितीयनिष्यन्दः ॥

### विद्या या शक्ति का मागं

ङ्लोक- तदाक्रम्यबलं मन्त्राः सर्वज्ञचलशालिनः । प्रवर्तन्ते ऽधिकाराय करणानीव देहिनः ॥२६॥

अर्थ — उसके (मन्य) बल से वह निरावरण चिद्रूप में प्रतिष्ठित होकर मनन रूप सर्वजादि बल से युक्त प्रशसित होने पर अनुग्रहादि व्यवहार करता है अर्थात् अनुग्रह-णापादि उसके अधिकार में होते हैं। जैसे उसका अधिकार अपनी इन्द्रियों पर होता है उसी प्रकार वह आप और अनुग्रह में समर्थ होता है ॥२६॥

#### साध्य का स्वरूप

क्लोक—तन्नेव सम्प्रलीयन्ते शान्तरूपा निरञ्जनाः । सहसाधक चित्तेन तेनेते शिव धर्मिणाः ॥२७॥

अर्थ - नव वह स्व-स्वभाव व्याम म नियुत्त रूप स्थित होकर उस जान्त निरञ्जन रूप मे लीन हो जाता है, अर्थात् अपने सावक चित्त से माया के मोह से मुक्त होकर या अस्त होकर शिवधर्मा उसका स्वरूप हो जाता है ॥२७॥

#### जीव का स्वरूप

रलोक यस्मात्सर्वमयोजीवः सर्वभाव समुद्भवः । तत्सवेदन रूपेण तादात्म्य प्रतिपत्तितः ॥२८॥

## तेन ज्ञब्दार्थिचन्तासुन साऽवस्थानयः ज्ञिवः। भोवतैव भोग्य भावेन सदासर्वत्र संस्थितः ॥२६॥

अर्थ — इस प्रकार यह जीव सर्वमय है। उसी से सारे भावों का उदय होता है तथा वह जितना भी वाहर अनुभूयमान पदार्थ है वह जरीर के द्वारा ग्रहण करता है और अनुभव का द्वार होकर संवेदन रूप में नादास्म प्राप्त किये हुए है। इसलिये इस प्रकार वह सर्वात्म स्वभाव से शब्द और अर्थ के विचार में उसकी ऐसी कोई अवस्था नहीं है जो उसके शिव भाव से व्यक्त न हो। अतः भोक्ता ही भोग्य भाव से सर्वत्र स्थित है, भोग्य उसमें कोई अन्य नहीं है।।२८-२६।।

#### विज्ञान के ज्ञान का फल

इलोक— इति वा यस्य संवित्तिः क्रीडात्वेनाखिलं जगत्। स पश्यन्सर्वतो युक्तो जीवनमुक्तो न संशयः ॥३०॥

अर्थ — इस प्रकार यह सारा जगत् उसी की संविद या चिद्-राक्ति का ही गल है। जो इस प्रकार सब न युक्त होकर क्रीड़ा रूप स नवता है वह नित्य गुक्त होन क कारण ईश्वर क समान मुक्त ही है. उसको शरीर का कोई बन्धन नहीं होता है. यह निश्चय ही सत्य है ॥३०॥

#### मन्त्र साधन का रहस्य

इलोक—अयमेवोदयस्तस्य ध्येयस्य ध्यायि चेतितः। तदात्मता समापत्तिमिच्छतः साधकस्य वा ॥३१॥

अर्थ-इस प्रकार सविद् के द्वारा साधक अपने व्यय को न्यास और मन्त्र के द्वारा चिद्रूष में प्रगट करके उसके साथ नादात्म प्राप्त करता है और मन्त्र-दवना आर गाधक की एकात्मना मन्त्रोच्चारण काल म ही सम्पादन कर लेता है ॥३१॥

#### मन्त्र साधन से प्राप्त फल

इलोक—इय मेवाऽमृत प्राप्तिरय मेवाऽऽत्मनो ग्रहः । इय निर्वाण दीक्षा च शिव सद्भाव दायिनी ॥३२॥

अर्था—यह नाधक की अमृतस्य प्राप्ति सिथ्या जान-शून्य निरावरण स्वस्यहृप सांबद ही ह, जो मन्त्रोच्चारण मात्र के अभ्यास से आत्मतन्व की प्राप्ति करा देती है। यह कोई स्यूल बस्तु का आदान-प्रदान नहीं है, यह तो गृरु स दीक्षा काल में ही अमृत रूप में प्राप्त होती है. इसलिये इसे निर्वाण दीक्षा कहा है। यह परम जिब के स्वरूप को व्यक्त करने वाली तथा जिवन्त सद्भाव की देने वाली दीक्षा है जिससे साधक स्वय ही मुक्ति का अनुभव कर लेता है।।३२।।

> इति सहजविद्योदय द्वितीयनिःष्पन्दः ॥ अथ विभूतिस्पन्द तृतीय निःष्पन्द ।

# जाग्रत में विभूति-प्राप्ति की योग्यता का रूप इलोक यथेच्छाभ्यायतो घाता जाग्रत्यर्थान्हृदि स्थितान् । सोम-सूर्योदयं कृत्वा सम्पादयति देहिनः ॥३३॥

अर्थ अपने स्वरूप को प्राप्त योगी जब सङ्कल्प-सिद्ध हो जाता है नो यदि वर अपने हदयस्य अर्थों को जाग्रत् में प्रगट करना चाहता है तब उच्छानुभार भाता इस से सोम-सूर्य के आतोक में करता हुआ दर्शनादि इन्द्रियों से उच्छा-नुमार दारीरों का निर्माण करके उच्छानुसार अर्थों को प्रगट कर लेता है। ।३३॥

#### स्वरत में

# इलोक तथा स्वप्नेऽप्यभीष्टार्थान्त्रणयस्यानतिक्रमात्। नित्यं स्फुटतरं मध्ये स्थित वद्यं प्रकाशयेत् ॥३४॥

अर्थं—इसी प्रकार स्वष्त में भी अपने स्वरूप में स्थित रहते हुए ही अपने हदयस्थ भावों को अपने में ही अनेक रूप में प्रकाशित करता है। यानी स्वप्त में भी वह इच्छानुसार सृष्टि करने में समर्थ है, उसे तम का आवरण नहीं होता ॥३४॥

# सामान्य मनुष्य और सिद्ध योगी का भेद इलोक—अन्यथा त् स्वतन्त्राम्यात्सुष्टिस्तद्धमंकत्वतः।

क्लाक—अन्यथा तु स्वतन्त्राम्यात्साष्टस्तद्धमकत्वतः। सततं लौकिकम्येव जाग्रस्म्वप्न पद द्वये ॥३५॥

अर्थ — यदि उसे भी तम का आवरण रहे तो जैसे सर्वसाधारण को आल-विडाल दर्शन रूप, अर्थात् व्यवस्थारहित स्वप्त होता है, उसे भी होगा तथा वह किर स्वतंत्र रूप संभाता के भाव में स्थित न हो सक्या और अपने हुदय भावों या अथीं को प्रगट न कर संकेगा। तथा जैसा लोक में इन जाग्रत् और स्वप्न पदों से सबको होता है उसी प्रकार उसे भी होगा॥३५॥

## साधन की प्रशंसा

इलोक—यथाह्यऽथॉऽम्फुटोहच्टः सावधानेऽपि चेतिस । भूयः म्फुटतरो भाति ग्वबलोद्योग भावितः ॥३६॥ तथा यत् परमार्थेत येन यत्र यदा स्थितम् । तत्त्रया बलमाकृम्य न चिरात्सम्प्रवर्तते ॥३७॥

अर्थ- स्थावधान चिन्न रहने पर भी अर्थी का जान जैसे अस्फुट, यानी स्पष्ट नहीं होता है, परन्त अपने उठोंग वल प्राययन द्वारा मब स्पार हो जाना है, जैसे दूर स्थित किन्हीं अर्थों रा जान पृष्ठप की सावधान रहने पर भी स्पष्ट नहीं होता है तो एक विशेष प्रयक्त से उन अर्थों रा जान पृष्ट रही जाता है. इसी प्रकार परमार्थ से भी जो वस्तू जहा रिथन है यानी जिस देश, काल और आकार से स्थित होती है एक विशेष प्रयत्न से अपने पूरे बल का प्रयाग करने पर वह वस्तू अपन उभी स्थक्त प्र आक्ष्य से तत्काल ही प्रतिभासित हो जाती है क्योंकि उसका अपना स्थक्त आवरण रहित है तथा उसका अतीत और अन्यात जान परिधित विषय है उसम और आवस्त्य नहीं है ॥३६-३७॥

## उत्साह से लक्ष प्राप्ति

श्लोक- दुर्बलोऽपि तदाक्रम्य यत कार्ये प्रवर्तते । आच्छादयेब्द्वुभुक्षां च तथा योऽति बुभुक्षितः ॥३८॥

अर्थ उत्साह आर प्रयत्न के द्वारा दुवंच भी आग वह जाता है और साहस से कार्य ने प्रवृत्त हो जाता है। अज्ञान भी व्यायाम के अभ्यास से महान् जिक्त प्राप्त कर लेता है। इसी प्रकार स्वभाव ने अनुजीलन से. यानी अनुसरण से भूखा भी भूख को आच्छादित कर लेता है। इसी प्रकार सर्वत्र ही आत्म-स्वरूप के कार्य-कारण सम्पादन में वह समर्थ हो जाता है। 13=11

### सिद्ध योगी की सामर्थ्य

प्रलोक—अनेनाधिष्ठिते देहे यथा सर्वज्ञतादयः । तथा स्वात्मन्यधिष्ठानात्सर्वत्रेवं भविष्यति ॥३६॥ अर्थ — इसी प्रकार अपने आत्मस्वभाव में स्थित हो जाने पर जरीर में रहत हुए ही वह सर्वज्ञ हो जाता है और सुध्म में सूध्म जस्तु के आहार-विहार को जान लेता है तथा सर्वज्ञ ही व्यापक हो जाता है ॥३६॥

#### अज्ञान का स्वरूप

ण्लोक ग्लानिविलुिष्ठका देहे तस्याद्याद्याद्यानतः सृतिः । तदुन्मेष विलुत्तं चेत् कुतः साम्याद हेतुका ॥४०॥

अर्थ — ग्लानि उप या बीमारी. अर्थात् अपने को आत्मस्वरूप न मानकर अरूप मानना ही ग्लानि या वंग्मारी है। यह ग्लानि अज्ञान से संसरित होने के कारण शरीर का नाझ रुपती है। यदि आत्मस्वभाव का उन्मेष हो जाय तो अज्ञान की उत्पन्ति नहीं होती. तथा उस प्रकार ग्लानि का कारण न रहने से ग्लानि उत्पन्न ही नहीं होती है। इसी स योगियों के अरीर में ग्लानि के अभाव हो जाने पर शरीर बली पलित न हाकर रह हो जाना है।।४०।।

#### सामान्य स्वन्द का प्राप्ति-स्थल

ज्लोक -- एक चिन्ता प्रसक्तम्ययतः स्यादपरोदयः। उन्मेपः सतुविज्ञेयः स्वयं तमुपलक्षयेत् ॥४१॥

अर्थ- एक विचार के विन्तत काल में नव दूसरे विचार का तत्काल उदय हो जाता है तो उसका कारण उन्मेष होना है अर्थात् दो विचारों के मध्य में जो अनुभव होने वाला भाव है, उसे ही उन्मेष कहते है ॥४१॥

ण्लोक-अतोबिन्दुरतो नादो रूपमस्मादतो रसः। प्रवर्तते चिरेणैव श्लोभकत्वेन देहिनः ॥४२॥

अर्थं — इस उत्मेष के अनदीलन से तेज भय विन्ह में नाद का उदय होकर भन्धकार में शब्द वाच्य पणय का दर्शन हो जाता है उससे अमनरस का स्वाद मुख में आ जाता है और इस क्षोभ के कारण तत्काल ही रस प्रवाहित हो जाता है ॥४२॥

## स्पन्द के अध्यास का फल

इलोक—विद्वक्षयेव सर्वार्यान्यदा व्याप्यावितष्ठते । नदा कि बहुनोक्तेन स्वयमेत्राव बोत्स्यते ॥४३॥ अर्थ — देखने की इच्छा के भाव में स्थित होकर जब हुम व्यापक होकर सारे भावों में स्थित हो जाते हैं, तब बहुत क्या कहा जाय, हम स्वयं ही तत्त्व स्वभाव से सब कुछ जान लेते हैं, अर्थात् ज्ञान स्वरूप हो जाते हैं ॥४३॥

# बौद्धिक ज्ञान से पीड़ा मुक्त

ण्लोक--प्रबुद्धः सर्वदातिष्ठेज्ज्ञानेनालोक्य गोचरम् । एकत्राऽऽरोपयेत् सर्वं ततोऽन्येन न पोड्यते ॥४४॥

अर्थ — प्रबुद्ध होकर वह सबँदा के लिये ज्ञान रूप से स्थित होकर सारै विषयों की आलोचना करता है तथा सबको ज्ञान में ही विद्या रूप से आरोपित जानकर सद्भाव तस्त्व में स्थित होने से अन्य-अन्य भाव की पीड़ा से रहित हो जाता है और जिसे कला समुदाय कहते हैं उससे उसे कोई कष्ट अनुभव नहीं होता है ॥४४॥

# मनुष्य को आशक्ति का कारण ही यह मानुका वर्ग का रूप

ण्लोक — शब्दराशि समुत्थस्य शक्तिवर्गस्य भोग्यताम् । कला विसुप्त विभवोगतः सन्सपशुः स्मृतः ॥४५॥

अर्था—अकार से क्षकार पर्यन्त जो शब्द समूह है उसी से उत्पन्न यह कादिवर्गात्मक भूत समुदाय है। यही शक्ति समूह बाह्य भोग्य का स्वरूप है। इस भोग्य समुदाय रूप शक्ति के वशीभूत पुरुष ककारादि अक्षरों की कलाओं में विलुप्त होकर अपनी महत्ता खोकर स्वभाव से च्युत हो जाता है और शिवत्य से पशुत्व भाव को प्राप्त हो जाता है। । ४१।।

#### उसका परिणाम

व्लोक परामृत रसापायस्तस्य यः प्रत्ययोद्भवः। तेनाऽस्वतन्त्रतामेति स च तन्मात्र गोचरः ॥४६॥

अर्थी—परा अमृत रस से दूर हो जाने पर जिस प्रत्यय का उदय होता है उससे पुरुष बन्धन कारक तन्मात्राओं का अनुभव करता है और परतन्त्र होकर अल्पाहंता भाव से स्थित हो जाता है। इस प्रत्यय से रूपादि अभिलाषा वाली नन्मात्राओं का अनुभव होता है जिससे पुरुष अपने स्वरूप का अनुभव नहीं कर पाता है।।४६।।

## श्लोक—स्वरूपावरणेचास्य शक्तयः सततोद्यताः। यतः शब्दानुबेधेन न बिना प्रत्ययोद्भवः॥४७॥

अर्थ - उसके स्वरूप के आवृत हो जाने पर उससे बाह्य रूप में सतत् ही शक्ति का उदय होने लगता है। इसी से उस शब्दरहित ज्ञान का उदय नहीं होता है तथा शब्द के बेच किये बिना उस ज्ञान का उदय नहीं होता है।।४७॥

### क्रिया या स्पन्द स्वरूप

# इलोक-सेयं क्रियात्मिका शक्तिः शिवस्य पशुवतिनी । बन्धयित्री स्वमार्गस्था ज्ञाता सिद्धयुपपादिका ॥४८॥

अर्थ — यह पशु भाव से वर्तने वाली शक्ति ही भगवान् का क्रियात्मक स्वभाव है। यह स्वभाव से ही बन्धन का कारण है अथवा अज्ञात रहने पर वन्धन का कारण है, तथा ज्ञात होने पर परात्पर सिद्धिप्रद है। शिव की शक्ति ही परा और अपरा भावों में विद्यमान है जिनमें जीव-शक्ति प्रवर्तित नहीं होती है। तथा इन परा और अपरा भावों में जो शिव शक्ति रूप से व्यापक है उसका कोई अधिष्ठान नहीं है, अर्थात् जीव-शक्ति से उसका स्वरूप स्वतन्त्र है। इसलिये वह अज्ञात रहने के कारण बन्ध का हेतु है, ज्ञात होने पर परात्पर सिद्धिप्रद है।।४८॥

#### बन्धन का कारण

क्लोक -- तन्मात्रोदयरूपेण मनोहम्बुद्धिर्वातनी । पुर्यष्टकेन संरुद्धस्तदुत्य प्रत्ययोद्भवम् ॥४६॥ भुद्धे परवशो भोगं तद् भावात्ससं रेदतः । संमृति-प्रलयस्याऽस्य कारणं स प्रचक्ष्महे ॥४०॥

अर्थ- गव्दादि तन्मात्राओं का अनुभव रूप से उदय होने पर मन, अहंकार, बुद्धि का उदय होकर वह पुरुष पराविमर्श से उत्पन्न पुर्यच्टक (पंच प्राण, मन, बुद्धि अहंकार) से बद्ध हो जाता है, जिससे सुख-दु:ख संवेदन का उदय होता है। इसी से परवश हुआ यह सुख-दु:ख संवेदन रूप भोगों को भोगता है और उसका पुर्यच्टक संसार में शरीर रूप से संसरण करता है और इस संसरण में वह संसृति प्रलय के जन्म-मरण प्रवाह रूप में संसार के विनाश के कारण को देखता है और कहता है।।४६-४०।।

# बन्धन मुक्त शिव रूपता काभाव

क्लोक-पदात्वेकत्व संरुद्धन्तदा तस्य लयोद्भवी । नियच्छन्भोक्तृ तामेति ततःचक्रेव्वरो भवेत् ॥४१॥

अर्था — परन्तु स्थूल और सूक्ष्म में लीन चित्त जब एकत्व भाव में आरढ़ हो जाता है तो उसके उस उदय और लय भाव के नष्ट हो जाने पर वह पुरुष भोक्ता भाव को प्राप्त हो जाता है और तब वह चक्रेश्वर होकर सबका अधि-पति हो जाता है ॥४१॥

## गुरु वन्दना

क्लोक-अगाधसंशयाम्भोधि समुत्तरण तारणीम् । बन्दे विचित्रार्थपदां चित्रांतां गुरु भारतीम् ॥४२॥

अर्थ — जो अगाध संशय रूप सागर है उससे तारने वाली नौका रूप जो गुरु भारती है उसकी हम वन्दना करते हैं वह विचित्रार्थ पदों से चित्रित स्वरूप है।। ४२।।

0 0

or don their terms

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

q

